


Mahabharata
Juwel der Poeten

Dreiteilige Zusammenfassung des weltgrößten Epos:

1. Kurze Nacherzählung der Hauptgeschichte

2. Ethische Prinzipien und spirituelle Essenz in Zitaten

3. Fabeln und andere lehrreiche Geschichten

Srikanta Sena



Das gesamte Werk ist im Rahmen des Urheberrechtsgesetzes ge-
schützt. Jegliche vom Autor und Verleger nicht genehmigte Verwer-
tung ist unzulässig.

© 2024 Atmarama Verlag,
Karl-Heinz Degenhardt
Haunestr. 4
36179 Bebra

web: atmarama.de, arogyam.de

ISBN: 9783982186832



Inhaltsverzeichnis

Einleitung 1

I. Die Geschichte der Pāṇḍavas 8

1. Vorgeschichte 9
Im Wald von Naimiṣāraṇya . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
Das Schlangenopfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9
Die Geburt Satyavatīs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12
Die Geburt Dvaipāyana Vyāsas . . . . . . . . . . . . . . . 13
Die Söhne Ditis und Aditis . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
Devas und Asuras inkarnieren sich auf der Erde . . . . . 17
Die Dynastie der Kurus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
Śāntanu heiratet Gaṅgā und zeugt mit ihr acht Söhne . . 20
Die Vasus stehlen Vasiṣṭhas Kāmadhenu-Kuh . . . . . . . 20
Devavratas Schwur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
Citrāṅgada und Vicitravīrya . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Bhīṣma raubt die Prinzessinen von Kośala . . . . . . . . . 24
Vyāsadeva zeugt Pāṇḍu, Dhṛtarāṣṭra und Vidura . . . . . 25
Yamarāja wird vom Ṛṣi Māṇḍavya verflucht . . . . . . . 26
Mahārāja Pāṇḍu wird vom Ṛṣi Kindama verflucht . . . . 27

2. Leben und Not der Pāṇḍavas 29
Die Geburt der Pāṇḍavas . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Brüder . . . . . . 30
Duryodhana versucht Bhīma zu vergiften . . . . . . . . . 32
Droṇa wird Waffenlehrer der Kuru-Prinzen . . . . . . . . 33
Ekalavias Guru-dakṣiṇā . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
Yudhiṣṭiras Demut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35



Inhaltsverzeichnis 5

Der Wettkampf zwischen Arjuna und Karna . . . . . . . . 36
Droṇācārya demütigt König Drupada . . . . . . . . . . . 37
Vāraṇāvata . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
Bhīma tötet den Rākṣasa Hidimba . . . . . . . . . . . . . 39
Bhīma tötet Baka . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
Die Geburt Dhṛṣṭadyumnas und Draupadīs . . . . . . . . 42
Arjuna besiegt Aṅgāraparṇa . . . . . . . . . . . . . . . . 43
Draupadīs Svayaṃvara . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
Indraprastha . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 48
Arjunas Pilgerreise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
Arjuna heiratet Subhadrā . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52
Arjuna erhält den berühmten Gāṇḍīva-Bogen . . . . . . . 52
Maya Dānava baut ein Versammlungshaus . . . . . . . . 54
Bhīma tötet Jarāsandha . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56
Yudhiṣṭiras Rājasūya-Opfer und Śiśupālas Befreiung . . . 58
Duryodhanas Kränkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 60
Yudhiṣṭira verwürfelt sein Königreich . . . . . . . . . . . 60
Die Pāṇḍavas gehen in die Verbannung . . . . . . . . . . 62
Kṛṣṇa tötet den Dämon Śalva . . . . . . . . . . . . . . . . 65
Arjuna erhält von Śiva die Paśupatta-Waffe . . . . . . . . 67
Arjunas Aufenthalt bei Indra in Amarāvatī . . . . . . . . 67
Mārkaṇḍeya Ṛṣis Begegnung mit Kṛṣṇa . . . . . . . . . . 68
Die Pāṇḍavas im Gandhamādana-Gebirge . . . . . . . . . 69
Bhīma sucht einen Lotos und begegnet Hanuman . . . . 69
Bhīma wird von einer Riesenschlange gefangen . . . . . 71
Duryodhana wird von Gandharvas gefangen genommen . 72
Kṛṣṇa sättigt Durvāsa Muni und seine 60000 Schüler . . 73
Jayadratha raubt Draupadī . . . . . . . . . . . . . . . . . 74
Die Stimme am See . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75
Im dreizehnten Jahr der Verbannung . . . . . . . . . . . 76
Die Kurus rauben die Kuhherden Virāṭas . . . . . . . . . 78
Yudhiṣṭira wird von Virāṭa verletzt . . . . . . . . . . . . 81



6 Inhaltsverzeichnis

Die Pāṇḍavas geben sich zu erkennen . . . . . . . . . . . 82
Dhṛtarāṣṭra lehnt die Forderungen der Pāṇḍavas ab . . . 83
Sañjaya offenbart Dhṛtarāṣṭra die wahre Natur Kṛṣṇas . . 84
Kṛṣṇas versucht die Kurus zur Vernunft zu bringen . . . . 87
Karṇas Zeugung und Geburt . . . . . . . . . . . . . . . . 88

3. Sieg und Heimkehr 90
Die große Schlacht beginnt . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Ein würdiges Bett für einen Krieger . . . . . . . . . . . . 93
Droṇācārya wird von Dhṛṣṭadyumna getötet . . . . . . . 95
Wie Karṇa von Paraśurāma verflucht wurde . . . . . . . 96
Bhīma erfüllt seinen Schwur . . . . . . . . . . . . . . . . 97
Aśvatthāmā tötet die Söhne Draupadīs . . . . . . . . . . 98
Gāndhārī verflucht Kṛṣṇa . . . . . . . . . . . . . . . . . . 100
Yudhiṣṭiras Kummer und wie er getröstet wurde . . . . . 101
Der sterbende Bhīṣma unterweist Yudhiṣṭira . . . . . . . 102
Yudhiṣṭiras aśvamedha-yajña . . . . . . . . . . . . . . . . 104
Die Schlacht und das Ende der Yadavas . . . . . . . . . . 105
Kṛṣṇa und Balarāma kehren in ihr ewiges Reich zurück . 108
Die Pāṇḍavas geben Palast und Herrschaft auf . . . . . . 111

II. Zitate und Dialoge 114

1. Alles ist in den Vedas 115

2. Varnāśrama-dharma 118
Die vier varṇas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120
Die vier āśramas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
Dharma (Religion / relig. Pflichten allgemein) . . . . . . 138
Frauen und ihre Pflichten . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

3. Der spirituelle Lehrer 143



Inhaltsverzeichnis 7

4. Die Mutter aller Lebewesen 145

5. Mit drei Stricken gebunden 148

6. Der Kokon der Taten 152

7. Fromme Handlungen und ihre Früchte 159
Opfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 161
Spenden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 162
Das Spenden von Nahrung und Wasser . . . . . . . . . 163

Tīrthas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

8. Nahrung 168

9. Wie ein Wolf, der ein Schaf gerissen hat 171

10. Mit Rechtschaffenheit gekrönt… 174

11. …und mit Tugenden geschmückt 178
Wahrhaftigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
Gewaltlosigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
Freundschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 183
Vergebung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184

12. Gemeinschaft mit Sündern 186

13. In sieben schreckliche Höllen zu versinken 187

14. Der Rākṣasa-Brauch 194

15. Die vier Zeitalter 197

16. Wer ist glücklich in dieser Welt? 200



8 Inhaltsverzeichnis

17. Im Boot der Selbstbeherrschung 203

18. Der Wert der Entsagung 207

19. In großer Gefahr 210

20. Kein Auge gleicht dem Auge des Wissens 213

21. Suche dein Selbst 218

22. Der Yoga-Pfad 220

23. Brahman und Befreiung 224

24. Du, o Kṛṣṇa, bist unsere Zuflucht 230

25. Die Herrlichkeit des Mahābhārata 238

III. Geschichten, die die Weisen erzählen 241

1. Die Größe der Brāhmaṇas 242

2. Nahuśas Aufstieg und Fall 252

3. Die Politik der Schwachen 269

4. Pujanīs Misstrauen 283

5. Nala und Damayantī 293

6. Guru-dakṣiṇā 324

7. Der rechte Preis für einen Ṛṣi 338



Inhaltsverzeichnis 9

8. Vasiṣṭhapavāha 342

9. Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld346

10. Die Kraft der Treue 355

11. Der undankbare Gautama 371

12. Ehre dem Gast 382

13. Werde wieder ein Hund! 390

14. Viśvāmitra und der Caṇḍāla 393

15. Was ist größer als Hoffnung? 403

16. Aṣṭavakras Prüfung 408

17. Soma für die Zwillings-Aśvinis 417

18. Parāśaras Rākṣasa-Opfer 422

19. Balis Gleichmut 430

20. Der stolze Dambhodbhava 437

21. Mārkaṇḍeya Ṛṣi 441

22. Brahmā lobpreist Śrī Viṣṇu 452

23. Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 458



10 Inhaltsverzeichnis

Anhang 467

Epilog 468

Quellenverzeichnis 471

Anleitung zur Aussprache des Sanskrit 472

Textvertonungen 474

Sanskritglossar: Eigennamen 475

Sanskritglossar: Begriffe 490

Stichwortverzeichnis 497

Ahnentafel der Kuru-Dynastie 509

Ahnentafel der Yadu-Dynastie 512



Einleitung
Vor etwas mehr als fünftausend Jahren, am Ende des Dvāpara-Zeital-
ters, ereignete sich in Kurukṣetra (Nordindien) eine große Schlacht,
bei der Millionen von heldenhaften Kriegern, angeführt von den
mächtigsten Kṣatriya-Königen der Welt, ihr Leben ließen. Kurz be-
vor die Schlacht begann unterwies Kṛṣṇa, der Höchste Herr, der die
Rolle des Wagenlenkers vom Bharata-Helden Arjuna angenommen
hatte, seinen Freund und Schüler in der Wissenschaft der Selbst-
und Gotteserkenntnis, die von großen Weisen in verschiedenen ve-
dischen Schriften erklärt wird. Die Schlacht selbst, wie es dazu kam
und was danach geschah, wird von Dvaipāyana Vyāsa in seinem
über einhunderttausend Doppelverse umfassenden Werk Mahābhā-
rata wortgewaltig geschildert.
Das Mahābhārata ist unterteilt in 18 Bücher oder Abschnitte: Ādi-

parva, Sabhā-, Āraṇyaka-, Virāṭa-, Udyoga-, Bhīṣma-, Droṇa-, Karṇa-,
Śalya-, Sauptika-, Strī-, Śānti-, Anuśāsana-, Aśvamedhika-, Āśramava-
sika-, Mausala-, Mahāprasthānika- und Svargārohaṇa-parvan.
In einem philosophisch-spirituellen Sinne ist es „tief wie der Oze-
an“; allein die berühmte Bhagavad-Gītā, die nur 700 Verse umfasst
und aus den Kapiteln 25–42 des Bhīṣma-parva besteht, kann man
immer wieder studieren und wird jedesmal neue Erkenntnisse er-
halten. Die Weisheit des Mahābhārata lässt sich kaum vermitteln
in ihrer ganzen Tiefe in der Form eines Taschenbuchs oder Fernseh-
spiels oder Kinofilms jener Geschichte der fünf Söhne König Pāṇḍus,
die allgemein als das Mahābhārata bekannt ist. Das Mahābhārata
enthält weit mehr als nur diese Geschichte.
Wir hören im Mahābhārata von den großen Helden der Bharata-
Dynastie, den Pāṇḍavas, den fünf Söhnen König Pāṇḍus. Der recht-
schaffene und gerechte Yudhiṣṭira, Pāṇḍus ältester Sohn, wurde sein
Thronfolger und Herrscher über dieWelt. Aber er konnte nicht lange



2 Einleitung

regieren, denn er wurde von seinen neidischen Vettern, den Kaura-
vas, angeführt von Duryodhana, dem ältesten Sohn Dhṛtarāṣṭras,
durch List und Tücke seiner Herrschaft beraubt und musste mit sei-
nen Brüdern und ihrer gemeinsamen Gemahlin Draupadi dreizehn
Jahre in der Verbannung leben. Das Mahābhārata erzählt wie ih-
nen von den Söhnen ihres Onkels Dhṛtarāṣṭra und deren Verbün-
deten, immer wieder Schwierigkeiten bereitet wurden; wie sie für
die gerechte Sache kämpften und mit Śrī Kṛṣṇas Hilfe schließlich al-
ler Feinde ledig wurden und dann die Welt in vollkommener Weise
regierten. Zu jener Zeit war Hastināpura die Hauptstadt der zivili-
sierten Welt. Hastināpura („die Stadt der Elefanten“) lag ungefähr
dort, wo heute Neu-Delhi liegt. Es gab damals zwar viele König-
reiche, aber die Könige waren einem Herrscher, nämlich Mahārāja
Yudhiṣṭira, dem ältesten Sohn König Pāṇḍus, tributpflichtig. Yud-
hiṣṭira war ein Rājarṣi, ein Heiliger in der Rolle eines Herrschers
über die Erde.
Wir hören weiter von den Devas, den großen Halbgöttern, und
anderen Lebewesen auf anderen Planeten; von Yogis, die mit ihren
mystischen Kräften ganze Planeten erschaffen oder andere für Men-
schen unserer Zeit unglaubliche Dinge tun konnten und von Aske-
ten in den Wäldern, die durch die Kraft ihrer Askese fähig waren,
jemanden zu verfluchen oder zu segnen. Im Mahābhārata wird von
den heiligen Königen der Vergangenheit erzählt, von ihrer Tapfer-
keit und ihrem Heldentum; von der Dynastie, in der König Pāṇḍu
erschien; von Ṛṣis (große Weise); von Apsaras (himmlische Gesell-
schaftsmädchen), die mit ihrer Schönheit, Anmut, Gesang und Tanz
jeden Mann betören konnten; und von wunderschönen Prinzessinen,
um deren Gunst viele starke Könige warben und für die mancher
sein Leben ließ.
Im Mahābhārata wird das Bild einer vergangenen Kultur gezeich-
net, die gänzlich auf die ewigen Werte der Vedas ausgerichtet war.
Undwir begegnen dem unvergänglichen Kṛṣṇa, Herr derWelten und



3

Ursprung und Ziel aller vedischen Schriften. Er erschien aus seinem
ewigen Reich auf der Erde, um sie von der Last zahlloser mächtiger,
gottloser Könige und Krieger zu befreien, die Rechtschaffenen zu be-
schützen und die Prinzipien der ewigen Religion (sanātana-dharma)
wieder einzuführen. Nur wenigen großen Seelen war es durch ihre
Reinheit vergönnt, durch den Schleier seiner māyā zu schauen und
ihn als den großen Lenker hinter der Weltbühne und den verehrens-
werten Herrn eines jeden Individuums zu erkennen.
Die Geschichte der Welt vom Anfang der Schöpfung bis zur Ver-
nichtung des Universums ist im Mahābhārata enthalten. Seit Ewig-
keiten werden Universen immer wieder erschaffen und vernichtet.
Welchen Sinn hat dies alles? Was ist der Plan dahinter? Die Vedas
lehren uns, dass es nicht möglich ist, durch mentale Spekulation die
Geheimnisse des Lebens zu lüften, weil wir unvollkommen sind. Wir
haben unvollkommene Sinne, einen unvollkommenen Verstand; wir
unterliegen der Täuschung; wir begehen Fehler, und wir haben die
Neigung zu betrügen. Deshalb ist es notwendig, Wissen aus höheren
Quellen zu empfangen. Der moderne Mensch, besonders die Götter
der sogenannten zivilisierten Welt, die Wissenschaftler, verlassen
sich in der Wissensaneignung mit ihrem begrenzten Verstand und
ihrer begrenzten Sicht der Dinge nur auf ihre unvollkommenen Sin-
ne und auf ihre künstlichen Instrumente sinnlicher Wahrnehmung
(wie Mikroskope, Fernrohre etc.), die genauso unvollkommen sind.
Wissen, das keinen höheren Zweck verfolgt als die Befriedigung
der Sinne, wird in den Vedas als Unwissenheit bezeichnet. Die vier
Grundbedürfnisse der Lebewesen (essen, schlafen, sich schützen, ver-
teidigen und sich paaren), werden in allen Lebensformen befriedigt.
Die Vedas lehren uns, uns nicht mit der bloßen Verfeinerung dieser
vier Grundbedürfnisse zu verstricken, sondern das Beste aus einem
„schlechten Geschäft“, dem verkörperten Dasein, zu machen. Wenn
jemand einen großen Schatz besitzt und ihn einfach nur irgendwo
in einer Truhe auf dem Speicher stehen lässt, ohne jemals etwas da-



4 Einleitung

mit anzufangen, wird er als ein Geizhals bezeichnet. In ähnlicher
Weise bezeichnen die Schriften einen Menschen als Geizhals, der
nur für die Befriedigung seiner Sinne arbeitet, anstatt den wertvol-
len Schatz der menschlichen Lebensform für spirituelle Entwicklung,
für Selbst- und Gotteserkenntnis zu nutzen.
Athāto brahma-jijñāsā heißt es im Vedānta-sūtra – „nun, da du die
menschliche Lebensform erreicht hast, ist es an der Zeit, nach Er-
kenntnis der Absoluten Wahrheit zu streben“. Wie diese Erkenntnis
erreicht werden kann, worin sie besteht und was immer es sonst
noch zu wissen gibt über diese Welt und ihre Gesetze, ist in den Ve-
das enthalten. Das Mahābhārata wird als der fünfte Veda bezeichnet
und ist die am leichtesten verständliche Schrift, die solches Wissen
enthält. Deshalb ist das Mahābhārata besonders für die Menschen
dieses Zeitalters gedacht, die zwar im materiellen Wissen sehr fort-
geschritten sind, spirituelles Wissen aber nur schwer begreifen kön-
nen. Und den weniger intelligenten Menschen, die sehr angehaftet
sind ans materielle Dasein, zeigt das Mahābhārata viele Methoden,
wie man sich wirtschaftlich entwickeln kann, ohne dabei sich selbst
und anderen zu schaden und den Lebensraum zu zerstören, wie man
auf rechtschaffene Weise seine materiellen Wünsche erfüllen und
wie man nach dem Tod sogar auf himmlische Planeten, auf denen
der Standard des Genusses größer und die Lebensdauer länger ist
als auf der Erde, erhoben werden kann.
Śrīla Vyāsadeva, der größte Schriftsteller aller Zeiten, dessen In-
telligenz unermesslich ist und von dem es heißt, dass er Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft kennt, verfasste das Vedānta-sūtra, das
Mahābhārata und andere vedische Schriften und zuletzt das Śrīmad-
Bhāgavatam in Sanskrit, um den Ruhm der Höchsten Persönlichkeit
Gottes, Śrī Kṛṣṇa, und seiner reinen Geweihten zu verbreiten und
mit der letztlichen Absicht, die gefallenen Seelen, die in der ma-
teriellen Welt im Kreislauf der Geburten immer wieder von einem
Körper zum nächsten wandern und endlos leiden, zu befreien und



5

sie auf die Ebene reiner glückseliger Existenz jenseits der Dualitäten
dieser Welt zu erheben.
Śrīla Vyāsadeva verfasste das Mahābhārata im Geist und ließ es

vom Halbgott Gaṇeśa niederschreiben. Er lehrte das Bhārata sei-
nem Schüler Vaiśampāyana, der es in einer einhunderttausend Ver-
se umfassenden Form nach dem Schlangenopfer König Janamejayas
den versammelten Weisen, Brāhmaṇas und Kṣatriyas vortrug. Nāra-
da Muni sprach das Mahābhārata zu den Devas. Der Weise Devala
trug es den Pitṛs (Vorväter der Menschheit) vor, und Śukadeva Gos-
vāmī brachte das Bhārata zu den Gandharvas, Yakṣas und Rākṣasas.
Die Pitṛs, Devas, Gandharvas, Yakṣas und Rākṣasas leben auf anderen
Planeten, in anderen Sphären. Von ihnen wird später noch zu hören
sein.
Ich möchte diese kurze Einführung in die Geschichte und Thema-
tik des Mahābhārata mit ein paar Worten über die Entstehung des
vorliegenden Buches abschließen. Beim Lesen von Śrīla Vyāsadevas
Mahābhārata in der englischen Übersetzung von Mohan Ganguli,
machte ich mir gelegentlich Notizen. Mit der Zeit wurden die No-
tizen immer umfangreicher, und ich begann sie nach Themen zu
ordnen, um einen besseren Überblick zu haben. Als ich das Werk
zu Ende gelesen hatte, entschloss ich mich, die Essenz des über ein-
hunderttausend Verse umfassenden ältesten Epos der Welt in einem
Buch zu veröffentlichen. Das Mahābhārata ist ein Schatzhaus geleb-
ter Weisheit und ein Juwel, das den Geist der Poeten schon immer
beflügelt hat und seine essenzielle Lehre und zeitlose Botschaft soll-
ten niemandem vorenthalten werden. Getragen von dieser Überzeu-
gung entstand zuerst Teil 2 des Buches „Juwel der Poeten“. Da ich
dieses Werk des großen Dvaipāyana Vyāsa nicht mit der Absicht las,
eine Studie darüber zu verfassen, sind manche Themen vielleicht et-
was zu kurz gekommen. Um den Leser zu einem klareren Verständ-
nis der Zitate zu verhelfen, sind den verschiedenen Themen kurze
Einführungen vorangestellt. Einzelne Zitate sollten immer im Ge-



6 Einleitung

samtzusammenhang verstanden werden, um die Dinge im rechten
Licht zu sehen und nicht zu einem falschen Verständnis zu gelangen.
Das Mahābhārata ist ein vielschichtiges literarisches Kunstwerk.
Die spannende historische Erzählung des Lebens der fünf großen
Bharata-Prinzen, der Pāṇḍavas, stellt seine oberste Ebene oder den
Rahmen der zu vermittelnden Weisheit dar. Die Geschichte der Pāṇ-
ḍavas wird im ersten Teil des vorliegenden Buches erzählt.
Der dritte Teil besteht aus einer kleinen Auswahl von historischen
und fabelhaften Geschichten, die von verschiedenen großen Persön-
lichkeiten zu verschiedenen Gelegenheiten im Mahābhārata erzählt
werden. Sie beinhalten philosophische Themen, moralische Fragen
usw. und geben Richtlinien für rechtes Verhalten und Beispiele für
praktisch angewandte Weisheit. Sie wurden von den Ṛṣis (Weisen)
erzählt und von Vyāsadeva aufgezeichnet, um den Hörer bzw. Le-
ser bei der Bildung eines guten Charakters und bei der Reinigung
seiner Existenz zu unterstützen oder ihn überhaupt erst dazu aribol
anzuregen. Sinn und Bedeutung mancher Geschichten richtig zu be-
greifen, ist schwierig, wenn man den kulturellen und spirituellen
Hintergrund nicht kennt. Deshalb ist es empfehlenswert, sich durch
aufmerksames Lesen der Zitate und Dialoge des zweiten Teiles ein
Bild zu verschaffen von der vedischen Zivilisation, ihren Maßstäben
und Zielen. Andernfalls mag man geneigt sein, die Geschichten ein-
fach nur als skurile Märchen aufzufassen und ihnen keinen weiteren
Wert beizumessen, als den bloßer Unterhaltung.



नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नराेतमम्
देवीं सरस्वतीं व्यासम् तताे जयम् उदयेत्

nārāyaṇaṁ namaskṛtya naraṁ caiva narottamam
devīṁ sarasvatīṁ vyāsaṁ tato jayam udīrayet

Alle Ehre sei Nara und Nārāyaṇa!
Alle Ehre sei Sarasvatī, der Göttin der Gelehrsamkeit!
Alle Ehre sei Vyāsadeva, dem Verfasser des Mahābhārata!



Die Geschichte der Pāṇḍavas

Der erste Teil dieses Buches beinhaltet eine Zusammenfassung der
Hauptgeschichte des Mahābhārata. Sūta Gosvāmī erzählt einer Gruppe
von Weisen, die irgendwo imWald von Naimiṣāraṇya ein langjähriges Op-
fer ausführen, das Mahābhārata. Er selbst hörte das große Bhārata von
Vaiśampāyana, einem Schüler des erhabenen Dvaipāyana Vyāsa, am Ho-
fe König Janamejayas, dem letzten großen vedischen Herrscher der Kuru-
Dynastie.

„Duryodhana ist ein großer Baum übler Leidenschaften. Karṇa
ist sein Stamm, Śakuni seine Äste, Duḥśasana seine Blüten und
Früchte und Dhṛtarāṣṭra seine Wurzel.
Yudhiṣṭira ist ein großer Baum der Rechtschaffenheit. Arjuna
ist sein Stamm, Bhīma seine Äste, die Söhne Madrīs sind seine
Blüten und Früchte, und Kṛṣṇa und Religion und alle Brāhmaṇas
sind seine Wurzel.“

— Ādi-parvan, Kap. 1, Vers 65-66



1. Vorgeschichte

Im Wald von Naimiṣāraṇya
Sūta Gosvāmī, der Sohn des Weisen Romaharśana, war weithin be-
rühmt für sein Wissen von den heiligen Geschichten der Welt, den
Purāṇas. Einst wanderte er zum heiligen Wald von Naimiṣāraṇya,
wo der gelehrte Śaunaka mit Hilfe von mächtigen selbstbeherrsch-
ten Weisen ein zwölfjähriges Opfer vollführte. Sūta näherte sich den
Heiligen, die in der Opferarena saßen, und mit geneigtem Kopf und
mit gefalteten Händen erkundigte er sich nach ihremWohl und dem
Fortschritt ihrer Entsagungen. Die Asketen des Waldes hießen ihn
in ihrer Mitte willkommen, begierig die fesselnden Geschichten zu
hören, die der Sohn Romaharśanas so gut kannte und boten ihm
einen erhöhten Sitzplatz an. Als er Platz genommen hatte, reichten
sie ihm Früchte des Waldes und einen Becher mit frischem Wasser.
Dann sprach Śaunaka Ṛṣi: „O lotosäugiger Sūta, dürfen wir erfahren,
welche heiligen Orte in Bharatavarṣa du mit deiner Gegenwart ge-
segnet und welche heiligen Personen du auf deiner Reise getroffen
hast? Bitte unterrichte uns über alles, was dir widerfahren ist.“
Das Schlangenopfer
Sūta Gosvāmī erwiderte: „O ihr Ṛṣis, kürzlich vollführte König Ja-
namejaya, der eine große Seele unter den irdischen Herrschern und
der würdigste Sohn Mahārāja Parikṣits ist, ein großes Schlangenop-
fer mit der Absicht, alle Schlangen der Welt im Feuer zu vernich-
ten. Während der Opferzeremonie erzählte der große Muni Vaiśam-
pāyana viele bedeutende Geschichten, die alle zusammen als das
Mahābhārata bekannt sind, das er von seinem spirituellen Lehrer,
dem erhabenen Dvaipāyana Vyāsa, gehört hatte. Ich war einer der
Zuhörer in der Versammlung. Danach besuchte ich verschiedene tīrt-



10 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

has (Pilgerorte) und kam schließlich zu dem Land Samantapañcaka,
wo viele befähigte Brāhmaṇas leben. An diesem Ort fand vor nicht
allzu langer Zeit die große Schlacht zwischen den Kurus und den
Pāṇḍavas und allen Königen der Erde statt. Dann begab ich mich
nach Naimiṣāraṇya, um euch zu sehen, die ihr alle selbstverwirk-
lichte Seelen seid.“
DieWeisen waren sehr begierig von Sūta Gosvāmī über das Schlan-
genopfer und über das Mahābhārata zu hören und so fragte Śaunaka
Ṛṣi, der Sohn Romaharśanas, den weisen Sūta: „Wie kam es zu die-
sem Schlangenopfer? Was war der Anlass und mit welcher Absicht
vollzog der Enkel Abhimanyus dieses Opfer?“
Sūta Gosvāmī erzählte, dass König Janamejaya vom Ṛṣi Uttaṅka
angeregt worden war, ein Schlangenopfer zu vollziehen. Uttaṅka
wollte Rache nehmen an einem Nāga1 namens Takṣaka, weil er von
Takṣaka einmal in arge Schwierigkeiten gebracht worden war. Doch
dies ist eine lange Geschichte und wir wollen hier nicht weiter dar-
auf eingehen. So viel sei jedenfalls gesagt: Uttaṅkas Rachegedanken
stellten eine Ursache dar für das Schlangenopfer. Eine andere Ursa-
che war Janamejayas Hass gegen Schlangen, der sich manifestierte,
als er von Uttaṅka erfuhr, wie sein Vater, Mahārāja Parikṣit, getötet
worden war.
Parikṣit war einst während einer Jagd müde und durstig am āśra-

ma des Weisen Śamika vorbeigekommen. Der Weise saß in Medita-
tion versunken vor seiner Hütte und rührte sich nicht, um seinen
königlichen Gast gebührend zu empfangen oder ihm wenigstens et-

1 Nāgas sind mächtige schlangenartige Lebewesen, die hauptsächlich in
Pātāla (auch Nāgaloka genannt) leben, einer Region unterhalb der Erde,
wo kein Sonnenstrahl hinfällt. Sie verfügen über mystische Kräfte und kön-
nen z. B. verschiedene Formen annehmen. Sie haben viele Häupter, die mit
leuchtenden Edelsteinen bedeckt sind, welche mit ihrem Licht ihre Welt
(bila-svarga) erleuchten.



1. Vorgeschichte 11

was Wasser anzubieten, wie es in der vedischen Kultur Sitte ist. Ver-
ärgert über das Verhalten des Ṛṣis, hängte der König ihm mit dem
Ende seines Bogens eine tote Schlange um den Hals und verließ den
Ort.
Wenig später kam Śṛṅgi, der Sohn des Weisen, nach Hause und
sah seinen Vater mit der Schlange um den Hals auf seinemHirschfell
sitzen. Śṛṅgi war noch ein Knabe, aber er besaß schon mystische
Kräfte, die man durch Bußen und Entsagungen erlangt. Dadurch war
es ihm möglich zu erkennen, wer seinem Vater diese Beleidigung
zugefügt hatte. Und weil er noch sehr unreif war, wurde er zornig
und verfluchte den König für diese Tat, innerhalb von sieben Tagen
vom Schlangenkönig Takṣaka gebissen zu werden.
Als Śamika seine Meditation beendet hatte und erfuhr, was Śṛṅ-
gi getan hatte, war er sehr betrübt über die fatale Handlungsweise
seines Sohnes. Parikṣit war ein guter König, der die Welt im Ein-
klang mit dharma, den göttlichen Gesetzen, regierte, und einen sol-
chen Herrscher wegen eines geringfügigen Vergehens mit dem Tod
zu bestrafen, war ein unwürdiger Akt für einen Brāhmaṇa. Deshalb
unterwies der Weise seinen Sohn über den wahren Reichtum der
Brāhmaṇas, nämlich Vergebung.
Eine weitere Ursache des Schlangenopfers war ein Fluch, den Ka-
dru, die ursprüngliche Mutter aller Schlangen, gegen ihre eigenen
Kinder verhängt hatte, weil sie sich geweigert hatten, ihr bei ei-
ner betrügerischen Aktion behilflich zu sein. Verbunden mit die-
ser Geschichte aus alter Zeit erzählte Vaiśampāyana von der Ge-
burt und der Herrlichkeit des mächtigen Garuḍa, des Königs unter
den Vögeln, der Śrī Viṣṇu als Reittier dient, und er erzählte die Ge-
schichte des Brāhmaṇa Astika, der das Schlangenopfer beendete und
so Takṣaka und andere Schlangen vor dem Feuertod rettete. Beim
Schlangenopfer wurden alle Arten von Schlangen – und zwar nicht
nur von diesem Planeten – von erfahrenen Opferpriestern durch
mantras gezwungen, in ein großes Opferfeuer zu fallen und ihr Le-



12 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

ben zu lassen. Takṣaka hatte allerdings Glück. Als er schon über dem
Feuer schwebte, erschien der Brāhmaṇa Astika auf der Szene und
bat den König, ihm einen Wunsch zu erfüllen. Janamejaya willigte
ein, und Astika wünschte sich, dass der König das Schlangenopfer
einstellen möge.
Śaunaka Ṛṣi, der beste unter den versammelten Weisen von Nai-
miṣāraṇya, bat Sūta Gosvāmī von dem Gespräch zwischen König Ja-
namejaya und Vaiśampāyana Muni zu erzählen. Sūta Gosvāmī gab
eine kurze Zusammenfassung vomMahābhārata, der Geschichte der
Pāṇḍavas. Weil die Ṛṣis sich nicht ganz zufriedengestellt fühlten sag-
te Śaunaka: „O Sūta, wir sind nicht zufrieden damit, das Bhārata in
einer Nußschale zu hören. Bitte berichte ausführlich über alles, was
du gehört hast. Bitte erzähle diese heilige und sündenreinigende Ge-
schichte ganz und im Detail.“
Wir können das große Werk Mahābhārata leider auch nur in einer

„Nußschale“ präsentieren. Wir hoffen aber, dass der Leser dennoch
reichen Gewinn aus dem Studium dieser auf die Essenz gekürzten
Präsentation ziehen wird.
Die Geburt Satyavatīs
Sūta Gosvāmī erzählte dann als erstes – nicht zuletzt um dem Autor
des Bhārata gebührenden Respekt zu erweisen – von der ungewöhn-
lichen Geburt Satyavatīs und der ebenso ungewöhnlichen Geburt ih-
res Sohnes Vyāsa, den sie auf einer Insel in der Yamunā gebar und
der deshalb den Beinamen Dvaipāyana („Insel-geboren“) erhielt.
An jenem Tag, als der fromme König Uparicara, ein Nachkomme
in der Linie Kurus, sich mit seiner jungen schönen Frau Girikā ver-
einigen wollte, um einen guten Sohn zu erhalten, erschienen seine
Pitṛs (Ahnen) vor ihm und baten ihn, für sie eine Opferung durch-
zuführen, mit einem Tier, das er im Wald erlegen sollte. Der König
dachte sich, „das kommt mir zwar sehr ungelegen, aber was kann
ich tun? Den Pitṛs sollte man gehorchen“. Während der Jagd dach-



1. Vorgeschichte 13

te er nur an Girikā, und als er sich etwas müde geworden unter
einen Aśoka-Baum setzte, waren seine sehnsüchtigen Gedanken an
das schöne Mädchen so groß, dass er ungewollt Samen abgab. Er
fing ihn auf einem Blatt des Baumes auf und überlegte, wie dieser
Samen zu Girikā gelangen könnte, bevor er sein Werk für die Pitṛs
ausgeführt haben würde. Dieser Same trug die Erbmasse einer gro-
ßen Dynastie hochqualifizierter Kṣatriya-Könige und sollte in seiner
guten Frau eine Frucht hervorbringen. Auf dem Baum saß ein Falke,
und da der König ein guter Falkner war und auch die Sprache der
Falken verstand, trug er ihm auf, diesen Samen zu Girikā zu bringen.
Auf dem Weg zur Königin jedoch wurde der Vogel über der Ya-
munā von einem anderen Falken angegriffen, der das, was Uparica-
ras Falke im Schnabel trug, für eine Beute hielt. Sie kämpften in der
Luft gegeneinander und dabei fiel der Same in den Fluss. Ein Fisch
aß ihn auf. Dieser Fisch war eine Apsara, die verflucht worden war,
als ein Fisch zu leben. Nach neun Monaten geschah es, dass sie ein
paar Fischern ins Netz ging, die ganz erstaunt waren, als sie das
Tier aufschnitten und aus dem Bauch zwei Kinder, ein Junge und
ein Mädchen, herauskamen. Sie brachten die Kinder zu König Upa-
ricara und der König behielt den Jungen und gab das Mädchen dem
König der Fischer, weil von ihr ein starker Fischgeruch ausging. Der
Fischerkönig nannte das Kind Satyavatī.
Die Geburt Dvaipāyana Vyāsas
Als Satyavatī etwas herangewachsen war, übernahm sie die Aufga-
be, Personen in einem Boot von einem Ufer der Yamunā zum an-
deren zu bringen. Eines Tages zog der junge Ṛṣi Parāśara an der
Yamunā entlang. Er war eine unter allen Heiligen hochgeachtete
Persönlichkeit und ihm war aufgetragen worden, einen göttlichen
Sohn zu zeugen, der den einen Veda vierfach unterteilen würde,
damit zukünftige Generationen menschlicher Rassen auf der Erde
und auf anderen Planeten einen leichteren Zugang zur spirituellen



14 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

Wissenschaft haben würden, durch die man die Bande materieller
Natur transzendiert und Unsterblichkeit erlangen kann. Als er das
Mädchen sah, wusste er, dass nur sie die geeignete Mutter für diesen
Sohn sein könnte. Er konnte auch sehen, wer ihre wirklichen Eltern
waren. Parāśara bestieg Satyavatīs Boot und während sie ruderte,
offenbarte er ihr seine Mission und bat sie darum, von ihm einen
göttlichen Sohn zu empfangen.
Satyavatī erwiderte besorgt um ihre Ehre und in Furcht vom Ṛṣi

verflucht zu werden, wenn sie seinem Willen nicht gehorchte: „O
Ehrwürdiger, ich bin eine Jungfrau und stehe unter dem Schutz mei-
nes Vaters. Wie kann ich außerdem deine Umarmungen annehmen,
da jene Ṛṣis, die dort am anderen Ufer des Flusses stehen, uns se-
hen können?“ Daraufhin schuf Parāśara Muni durch seine mystische
Kraft einen dicken Nebel. Immer noch in Furcht vor den Konsequen-
zen einer Vereinigung mit dem Muni, sagte Satyavatī: „Was wird
mein Vater sagen, und wer wird mich dann noch zur Frau nehmen,
wenn ich deinem Willen gehorche?“
Parāśara antwortete: „Mach dir keine Sorgen, du wirst wieder ei-
ne Jungfrau sein!“ Er gewährte ihr auch eine Segnung und Satyavatī
wünschte sich, einen wohlduftenden Körper zu besitzen. Dann ließ
er sie zu einer Insel in der Yamunā rudern und zeugte mit ihr Vyāsa-
deva. Vyāsa wurde wie die Devas kurz nach der Empfängnis geboren
und wuchs in wenigen Augenblicken zu jugendlicher Größe heran.
Sogleich setzte er sein Herz an die Ausübung von tapasya (Entsa-
gung) und verließ seine Mutter. Im Gehen erklärte er ihr, dass sie
an ihn denken solle, wenn sie seine Hilfe bräuchte; er würde dann
sofort zur Stelle sein. An einem heiligen Ort im Himavat nahm er
lange Zeit Härten und Entsagungen auf sich und stellte die Vedas
zusammen und als fünften Veda das Mahābhārata.



1. Vorgeschichte 15

Die Söhne Ditis und Aditis
Als nächstes berichtete Sūta Gosvāmī, was er von der Geburt der
großen Helden im Mahābhārata von Vaiśampāyana gehört hatte. Er
erzählte von Paraśurāma, der Kriegerinkarnation Viṣṇus, und dann
von der Zeit, als die Daityas von den Ādityās (Devas) von den himm-
lischen Planeten vertrieben worden waren und sich auf der Erde
inkarniert hatten.
Sūta Gosvāmī erzählte von den Söhnen des aus dem Nabel Viṣṇus
geborenen vierköpfigen Brahmā und wie das Universum mit Lebe-
wesen gefüllt worden war. Wenn nach einer Auflösung der materiel-
len Welten die Universen aufs neue durch den Willen des Höchsten
entstehen, geht der Höchste Herr in seiner Viṣṇu-Form in jedes Uni-
versum ein. Jedes Universum ist zur Hälfte mit Wasser gefüllt und
auf diesem Ozean legt Viṣṇu sich nieder. Dann lässt er aus seinem
Nabel einen Lotos sprießen und aus der Blüte wird Brahmā geboren,
der dann, von Viṣṇu ermächtigt, die weitere Schöpfung vornimmt,
die Planeten erschafft usw. und das Universum mit Lebewesen be-
völkert. Śrī Viṣṇu offenbart Brahmā das vedische Wissen im Herzen
und der Großvater des Universums unterrichtet dann seine Söhne
darin, die es wiederum an ihre Söhne und Schüler weitergeben. Auf
diese Weise werden die Vedas den Lebewesen schon vom Anfang
der Schöpfung zu ihrem Nutzen mitgegeben.
Die Vedas sind eine Art göttliches Gesetzbuch, das die Richtli-
nien für zivilisiertes menschliches Leben festsetzt und ihren Befol-
gern glückliche Lebensumstände garantiert. Letztlich zielen die Ve-
das aber darauf ab, den ewigen Lebewesen Wissen zu geben, durch
welches Unwissenheit zerstört wird und durch das sie aus dem Kreis-
lauf von Geburt und Tod befreit werden können. Aufgrund der be-
zaubernden Kraft der materiellen Natur (māyā) identifizieren sich
die ewigen Lebewesen mit ihren jeweiligen zeitweiligen Körpern.
Sie vergessen ihre wahre spirituelle Natur und versuchen stattdessen
unter dem Zauberbanne māyās die Reichtümer der Natur auszubeu-



16 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

ten und die materielle Natur zu beherrschen. Wegen dieser Neigung
leiden die Lebewesen immer wieder die Qualen von Geburt, Alter,
Krankheit und Tod. Die Vedas sind ein Ausdruck der Barmherzigkeit
des Höchsten Herrn, weil durch ihre spirituellen Unterweisungen
das Lebewesen von diesem unnatürlichen Zustand fortwährender
Wiedergeburt befreit werden kann.
Diejenigen, die den Anweisungen der Vedas folgen und die Ober-
hoheit Viṣṇus anerkennen, werden als Suras oder Devas, Halbgötter
oder Gottgeweihte bezeichnet, und diejenigen, die diese Weisungen
missachten und nach ihren eigenen Launen handeln und sich ihre ei-
genen Götter und Gesetze fabrizieren, werden als Daityas oder Asu-
ras oder Dämonen bezeichnet. Ein Halbgott kann durchaus in die
Mentalität eines Dämons verfallen, während ein Dämon durch Ge-
meinschaft mit reinen Gottgeweihten ebenfalls ein Gottgeweihter
werden kann.
Brahmā erschuf die ersten Lebewesen aus seinem Geist. Einer sei-
ner ersten Söhne war Marici. Marici hatte einen Sohn namens Kaśya-
pa. Kaśyapa heiratete Diti und Aditi. Aditi brachte zwölf Söhne zur
Welt, die als Ādityās bezeichnet werden und zu denen auch Sūrya,
der Sonnengott und Indra, der Himmelskönig, gehören. Die Ādityās
und ihre Nachkommen sind Halbgötter, während die Daityas, die
Söhne Ditis, und die Nachkommen der Daityas in der Regel athe-
istische Dämonen sind. Es gibt aber auch Ausnahmen. Die Dämo-
nen bevölkerten die unteren Planetensysteme und die Halbgötter
die höheren Planeten. Manchmal ziehen die Asuras gegen die Devas
in den Krieg, und manchmal gelingt es ihnen dabei, das himmli-
sche Königreich zu erobern und die Devas zu vertreiben. Den letz-
ten Sieg über die Halbgötter erlangten die Daityas unter der Führung
von Bali Mahārāja. Bali wurde aber seiner Herrschaft über die drei
Welten (höhere, mittlere und untere Planetensysteme) durch einen
Trick Viṣṇus (Śrī Vāmanadeva) beraubt, damit Indra seinen Posten
als Himmelskönig wieder einnehmen konnte.



1. Vorgeschichte 17

Devas und Asuras inkarnieren sich auf der Erde
Nach Balis Sturz flohen die Asuras und suchten – sich in großer
Zahl unter Menschen und Tieren inkarnierend – auf der Erde Zu-
flucht und machten sie zu ihrer Basis für eine neue Attacke gegen
die Devas. Mit der Zeit wurden die Asuras eine untragbare Bürde für
Mutter Erde und so begab sie sich in Form einer Kuh zu Brahmā und
bat ihn mit Tränen in den Augen um Hilfe. Brahmā konnte Mutter
Erde zwar nicht direkt helfen, aber er wandte sich an Śrī Viṣṇu, und
die Gottheit versprach, zu gegebener Zeit in der Vṛṣṇi-Dynastie zu
erscheinen und die Erde von ihrer Last zu befreien.2 So nahm der
Höchste Herr, Śrī Kṛṣṇa, in seiner ursprünglichen Gestalt in Mathurā
als der Sohn Devakīs und Vasudevas Geburt, um die Frommen vor
den gottlosen Asuras zu beschützen, die Asuras zu töten und um die
in Vergessenheit geratenen Prinzipien wahrer Religion wieder zu
verkünden. Der Herr vollführte seine Kindheitsspiele in dem Kuhhir-
tendorf Vṛndāvana3 und ließ später die Stadt Dvārakā erbauen, wo
er 16108 Königinnen heiratete, sich in genauso viele Formen erwei-
terte und mit jeder Königin in einem großen Palast lebte. In Dvārakā
spielte Kṛṣṇa die Rolle eines vollkommenen Kṣatriya-Königs. Zu der
Zeit als Kṛṣṇa erschien, inkarnierten sich auch viele Devas, um am
līlā, den transzendentalen Spielen des Herrn, teilzunehmen.
Vaiśampāyana erzählte dann, als was die großen Devas und Daity-

as sich auf der Erde inkarniert hatten. Um ein paar Beispiele zu nen-
nen: Droṇa war eine Teilerweiterung Bṛhaspatis, des Gurus der Halb-
götter; Aśvatthāmā war eine Teilerweiterung Yamas, Kāmas, Krod-
has und Mahādevas. Kṛpa war eine Teilerweiterung der Rudras (elf
Erweiterungen Śivas); Śakuni war Dvāpara (Herr des dvāpara-yuga);
Sātyaki war eine Teilerweiterung der Maruts, ebenfalls Drupada, Kṛ-

2 siehe Teil III, 22. „Brahmā lobpreist Śrī Viṣṇu“
3 ca. 200 km südlich von Delhi gelegen



18 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

tavarman und Virāṭa. Duryodhana war Kali (Herr des kali-yuga), und
Duryodhanas Brüder waren Söhne Pulastyas. Varcas, der Sohn So-
mas (Halbgott des Mondes), wurde Abhimanyu, der Sohn Arjunas.
Der aus dem Feuer geborene Dhṛṣṭadyumna war eine Teilerwei-
terung Agnis (Halbgott des Feuers). Pradyumna, einer der Söhne
Kṛṣṇas, war der berühmte himmlische Ṛṣi Sanat-kumāra. Draupadī
war eine Erweiterung Lakṣmīs (die Glücksgöttin) und Sacīs (Gemah-
lin des Himmelskönigs). Der danava Vipracitti inkarnierte sich als
Jarāsandha und Ajaka, der jüngere Bruder Vṛṣaparvans, als Śālva.
Ekacakra hatte als Prativindhya, Sohn Yudhiṣṭiras, Geburt genom-
men, Saṃhrāda, der jüngere Bruder Prahrādas, als Śalya und An-
uhrāda als Dhṛṣṭaketu. Der Asura Bāṣkala wurde der mächtige Bha-
gadatta, der in der großen Schlacht ein Verbündeter Duryodhanas
war und auf einem riesigen weißen Elefanten reitend, die Reihen
der Kurus dezimierte. Kaṃsa und Śiśupāla, die beide noch vor der
Schlacht von Kurukṣetra von Kṛṣṇa getötet wurden und so Befreiung
erlangten, waren der danava Kalanemi und Hiraṇyakaśipu.4

Die Dynastie der Kurus
Vaiśampāyana sprach hiernach von der Dynastie der Kurus, angefan-
gen mit dem großen Herrscher Yayāti. Yayāti lebte vor langer Zeit,
als die Menschen noch sehr viel älter wurden als heutzutage und
war der Sohn des mächtigen Weltherrschers Nahuśa. Nahuśa hatte
sogar eine lange Zeit die Position Indras inne, bis er aufgrund seiner
Selbstherrlichkeit, seines Stolzes und seiner Vergehen gegen Brāh-
maṇas diese Position wieder verlor.5 Zwischen Brahmā und Nahuśa
liegen nur sieben Generationen. Man muss dabei allerdings beden-
ken, dass jede Generation Millionen von Jahren währte. Zurück zu

4 Wer vom Höchsten Herrn persönlich getötet wird, erlangt Befreiung. Sol-
che Gnade wird allerdings nur wenigen Asuras zuteil.
5 siehe: Teil III, 2. „Nahuśas Aufstieg und Fall“



1. Vorgeschichte 19

Yayāti. Er hatte fünf Söhne. Als dieser Herrscher durch einen Fluch
Śukrācāryas von Gebrechlichkeit überwältigt wurde, bat er seine
Söhne einen nach dem anderen, ihm ihre Jugend im Austausch mit
seiner Gebrechlichkeit zu geben, da sein Verlangen nach weltichen
Genüssen noch nicht gesättigt war.
Aber nur Puru, Yayātis jüngster Sohn, erklärte sich dazu bereit,
seine Jugend zu opfern. Und als Yayāti nach tausend Jahren erkann-
te, dass es kein Ende der Verlangen gibt, d. h. dass der Hunger nach
Sinnengenuss niemals gesättigt werden kann, indemman die Begier-
den zu befriedigen sucht, gab er seinem jüngsten Sohn die Jugend
zurück und sagte zu ihm: „O Bezwinger deiner Feinde, mit deiner Ju-
gend habe ich die Freuden des Lebens genossen bis zum vollen Maß
meiner Begierden, bis zu den Grenzen meiner Kräfte. Begierden wer-
den jedoch niemals befriedigt durch entsprechende Handlungen. Im
Gegenteil – wenn man Schritte unternimmt, um Begierden zu befrie-
digen, flammen sie nur noch mehr auf, wie ein Opferfeuer, auf das
Butterfett gegossen wird. Wenn ein einziger Mann alles auf Erden
besitzen würde – ihre Kornfelder, ihr Gold und Silber und ihre Edel-
steine, ihre Tiere und Frauen – er wäre immer noch nicht zufrieden.
Der Durst nach Genuss sollte deshalb aufgegeben werden.“ Dann
ging Yayāti in den Wald, um Bußen und Entsagungen auf sich zu
nehmen. Puru wurde Thronerbe. Normalerweise wurde in der vedi-
schen Zivilisation der älteste Sohn eines Königs dessen Nachfolger.
Mehrere Generationen später wurde Duṣyanta in dieser Dynastie ge-
boren. Duṣyanta zeugte mit Śakuntalā Mahārāja Bharata.6
Einige Generationen nach Bharata wurde der mächtige tugend-
hafte Kaiser Samvarana geboren, der Tapati, eine Tochter des Son-
nengottes Vivasvān zur Frau bekam und mit ihr Kuru zeugte, nach
welchem die Dynastie benannt wurde, in der dann die Pāṇḍavas

6 Nicht zu verwechseln mit dem Sohn König Ṛṣabhadevas, mit dem glei-
chen Namen.



20 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

(Söhne König Pāṇḍus) und Dhārtarāṣṭras (Söhne Dhṛtarāṣṭras) er-
schienen. Kuru hatte vier Söhne. In der Linie seines Sohnes Jahnu
erschien zehn Generationen später Pratipa und dessen Nachfolger
war Śāntanu.
Śāntanu heiratet Gaṅgā und zeugt mit ihr acht Söhne
Mahārāja Śāntanu traf eines Tages im Wald die Göttin Gaṅgā und
bezaubert von ihrer Schönheit machte er ihr einen Heiratsantrag.
Gaṅgā willigte ein, seine Frau zu werden unter der Bedingung, dass
Śāntanu niemals ein hartes Wort gegen sie sagen dürfe, was immer
sie auch tue und dass er sie niemals nach dem Grund ihrer Handlun-
gen fragen dürfe. Wenn er sie auch nur einmal tadeln würde, wäre
seine Zeit mit ihr abgelaufen. Mahārāja Śāntanu zeugte mit Gaṅgā
acht Söhne, von denen sie jeden – außer den letzten – sofort nach
der Geburt in den Ganges warf mit den Worten: „Ich tue, was du
wolltest“. Śāntanu war jedesmal sehr bedrückt, wenn seine Frau ein
Neugeborenes in den Fluss warf, und als sie auch das achte Kind in
den Ganges werfen wollte, konnte er sich nicht mehr länger zurück-
halten und tadelte die Göttin mit harten Worten. Daraufhin sagte
sie, dass gemäß ihrer Abmachung ihre Zeit mit ihm nun abgelaufen
sei. Gaṅgā offenbarte dem König ihre wahre Identität und erzählte
ihm, dass die getöteten Kinder die Vasus genannten Halbgötter wa-
ren, die von dem großen Ṛṣi Vasiṣṭha verflucht worden waren, auf
der Erde Geburt zu nehmen und sie als ihre Mutter und ihn als ih-
ren Vater erwählt hatten und dass es der Wille der Vasus war, gleich
nach der Geburt in den Ganges geworfen zu werden.
Die Vasus stehlen Vasiṣṭhas Kāmadhenu-Kuh
Śāntanu Mahārāja wollte mehr darüber wissen und Gaṅgā erzähl-
te folgende Geschichte: „Einst wanderten die acht Vasus mit ihren
Frauen durch einen bezaubernden Wald am Rande des Berges Me-
ru. In diesem Wald befand sich auch der āśrama Vasiṣṭhas, der ein



1. Vorgeschichte 21

Sohn Varuṇas, des Halbgottes der Gewässer war und dort große Ent-
sagungen und Härten auf sich nahm, um Reinheit der Seele zu er-
langen. Als die Vasus an diesem āśrama vorbeikamen, sahen sie die
schöne kāmadhenu, die wunscherfüllende Kuh des Weisen. Sie war
eine Tochter Kaśyapa Munis und Surabhīs, der berühmten Tochter
Dakṣas. Die kāmadhenu versorgte Vasiṣṭha Muni mit allem, was er
brauchte für seine Opferriten. Dyu, einer der Vasus, pries die Fähig-
keiten der Kamadhenu und hob besonders hervor, dass ihre Milch
Nektar sei, der dem Trinker ein langes Leben, frei von Krankheit
und Gebrechlichkeit, gewähre. Dyus Gemahlin war sehr entzückt
von der wundersamen Kuh. Und da ihr Besitzer gerade nicht zu-
hause war, bat sie ihren Ehemann mit geschickten schmeichelnden
Worten, die kāmadhenu einfach mitzunehmen. Dyus Gattin hatte ei-
ne Freundin unter den Irdischen, die die Tochter des großen Königs
Uśinara war. Ihr wollte sie die Kuh schenken, damit die Königstoch-
ter die Milch tränke und ebenso langlebig werden würde wie die
Himmlischen, wie sie selbst. Dyu ließ sich von seiner Frau bereden
und stahl Vasiṣṭhas schöne kāmadhenu. Als der Weise nach Hause
kam, vermisste er seine Wunderkuh. Und obwohl Vasiṣṭha sie über-
all im Wald suchte, fand er sie nicht. Dann wurde ihm durch sein
spirituelles Auge gewahr, was sich zugetragen hatte und im Zorn
verfluchte er die Vasus, auf der Erde Geburt zu nehmen.
In der Zwischenzeit waren die Vasus in ihrem Haus angelangt,
und schon bald bemerkten sie, dass ein Fluch auf ihnen lastete. So
begaben sie sich wieder zum āśrama Vasiṣṭhas und brachten ihm
seine kāmadhenu zurück. Sie erwiesen ihm ihre Ehrerbietungen und
baten ihn, seinen Fluch von ihnen zu nehmen. Der Muni sagte: „Ich
kann diesen Fluch nicht zurücknehmen, denn meine Worte können
sich niemals als unwahr erweisen.“ Da er aber Mitleid mit den Va-
sus hatte, versicherte er ihnen, dass sie alle, außer Dyu, schon in-
nerhalb eines Jahres zu den himmlischen Regionen zurückkehren
würden. Dyu sollte lange auf der Erde leben und er sollte – Glück



22 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

im Unglück – als eine hochgeachtete Persönlichkeit, die mit allen
Schriften vertraut und dem dharma hingegeben sein würde, gelten.
Er würde auch um seines Vaters willen ehelos bleiben. Auf ihrem
Rückweg trafen die Vasus mich, Gaṅgā, und erzählten mir von ih-
rem Unglück. Sie baten mich, als ihre Mutter auf der Erde zu erschei-
nen und jeden gleich nach der Geburt in den Ganges zu werfen, um
sofort wieder zur himmlischen Region zurückkehren zu können.“
Nachdem die Göttin diese Worte gesprochen hatte, verließ sie Śān-
tanu zusammen mit dem neugeborenen Jungen, den sie Devavrata7
nannte.
Devavrata studierte die Vedas bei Vasiṣṭha Muni. Als Devavrata
schon nach wenigen Jahren in allen Zweigen des vedischen Wissens
bewandert und ein großer Krieger geworden war, brachte seine Mut-
ter ihn zurück zu Śāntanu.
Devavratas Schwur
Einige Zeit später heiratate der König Satyavatī, die Mutter Śrīla
Vyāsadevas. Als Śāntanu den Niśada-König um ihre Hand bat, mach-
te er zur Bedingung, dass Satyavatīs Söhne Thronfolger werden soll-
ten. Der Herrscher der Erde akzeptierte die Bedingung nicht, da
Bhīṣma rechtmäßig sein Nachfolger war und begab sich betrübt
wieder nach Hause. Um seinen Vater zu helfen, ging Bhīṣma zum
Niśada-König und nahm vor ihm den Schwur auf sich, auf sein Thron-
recht als ältester Sohn Śāntanus zu verzichten und niemals in den
gṛhasta-āśrama (Haushälter-Lebensstand) einzutreten. D.h. mit an-
deren Worten, er würde keine Söhne bekommen können, die Sa-
tyavatīs Sohn vielleicht den Thron streitig machen könnten. Bei sei-
nem Schwur ließen die Halbgötter Blumen regnen und riefen er-
freut: „Bhīṣma, Bhīṣma soll er heißen!“ Bhīṣma bedeutet „jemand,
der einen furchtbaren Eid geleistet hat“. Śāntanu gab Bhīṣma aus

7 „jemand, der sich Gott verschworen hat“



1. Vorgeschichte 23

Dank die Segnung, seinen Tod selbst bestimmen zu können.
Citrāṅgada und Vicitravīrya
Satyavatī gebar dem Kaiser zwei Söhne, Vicitravīrya und Citrāṅga-
da. Als seine beiden Söhne erwachsen waren, nahm Mahārāja Śān-
tanu, nachdem er 36 Jahre lang die Welt regiert hatte, vānaprastha
an; er zog sich in den Wald zurück, um den Rest seines Lebens Bu-
ßen und Entsagungen auf sich zu nehmen und sich aufs nächste
Leben vorzubereiten. Śāntanu war ein idealer König, ein Heiliger
unter den Herrschern. Während seiner Regierungszeit führten die
Menschen ein glückliches gesundes Dasein. Gleich ihrem erhabenen
König, ihrem großen Vorbild, waren ihre Gedanken und ihr Trach-
ten auf das eine große Ziel der Zufriedenstellung und Verehrung
des kosmischen Erhalters, Śrī Viṣṇu, gerichtet, und sie erfüllten ih-
re jeweiligen Pflichten in den varnas und āśramas mit Freude. Die
Brāhmaṇas leiteten die Könige auf dem Pfad des dharma und lehrten
das vedische Wissen; die Kṣatriyas gehorchten den Brāhmaṇas und
beschützten die Bürger, einschließlich der Tiere, Vögel und anderer
Lebewesen; die Vaiśyas beschützten insbesondere die Kühe und er-
zeugten genügend Nahrungsmittel für die ganze Gesellschaft, und
die Śūdras assistierten mit ihrer Arbeit den anderen Klassen. Śānta-
nu war so mächtig und so voller guter Eigenschaften, dass ihn alle
anderen Könige ganz von selbst als den König der Könige akzeptier-
ten.
Nachdem Śāntanu sich zurückgezogen hatte, übernahm Citrāṅga-
da die Position seines Vaters. Aber seine Herrschaft währte nicht
lange, denn er wurde von einem Gandharva gleichen Namens zu
einem Wettkampf herausgefordert. Sie kämpften vier Jahre lang ge-
geneinander, und am Ende siegte der Gandharva durch seine größe-
ren mystischen Kräfte über den seinerzeit mächtigsten Kṣatriya der
Erde. Danach ließ Bhīṣma den noch minderjährigen Vicitravīrya als
Thronfolger einweihen.



24 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

Bhīṣma raubt die Prinzessinen von Kośala
Einige Jahre später, als der Knabe zu einem stattlichen Jüngling
herangewachsen war, kümmerte sich der Sohn Gaṅgās persönlich
um die Vermählung Vicitravīryas. Als Bhīṣma erfuhr, dass die drei
apsaragleichen Prinzessinnen von Kośala – Ambhā, Ambikā und Am-
bālikā – bei einer svayaṃvara8 ihren Bräutigam wählen würden,
entschloss er sich, sie für Vicitravīrya zu rauben. Zu der svayaṃ-
vara hatten sich tausende von Kṣatriya-Königen eingefunden. Und
noch bevor all ihre Namen verlesen worden waren, entführte Bhīṣ-
ma die jungen Prinzessinnen vor den Augen der mächtigen Kṣatriyas.
Sie verfolgten ihn und ließen ihre Pfeile auf ihn herabregnen, aber
dem Meister der Waffenkunst waren sie nicht gewachsen. Schließ-
lich kehrten sie um, und Bhīṣma brachte die schönen Königstöchter
ungehindert nach Hastināpūra.
Eine der Prinzessinnen, nämlich Ambhā, war nicht damit einver-
standen, die Gemahlin Vicitravīryas zu werden, denn sie hatte ihren
Gemahl bereits gewählt. Sie wollte Śalya, den König von Madras,
heiraten. Bhīṣma brachte sie deshalb zu Śalya, der Ambhā jedoch
zurückwies, weil sie schon von einem anderen (Bhīṣma) berührt
worden war. Daraufhin bat Ambhā Bhīṣma, sie zu heiraten. Bhīṣ-
ma konnte ihrem Wunsch jedoch nicht nachkommen, weil er durch
das Gelübde, lebenslänglich das Zölibat einzuhalten, gebunden war.
Die Prinzessin war darüber sehr verstört und begab sich in den

Wald. Dort traf sie Paraśurāma, der der Waffenlehrer Bhīṣmas war.
Sie klagte ihm ihr Leid und er versprach, ihr zu helfen. Paraśurāma
forderte Bhīṣma auf, Ambhā zur Frau zu nehmen. Bhīṣma weigerte
sich strikt. Das machte Paraśurāma so zornig, dass er Bhīṣma tö-
ten wollte. Śrī Paraśurāma ist die Kriegerinkarnation des Höchsten

8 Eine Zeremonie, bei der sich eine Prinzessin einen Bräutigam unter vie-
len Bewerbern aussucht oder viele Kṣatriyas sich um die Hand einer Prin-
zessin bewerben.



1. Vorgeschichte 25

Herrn, die erschien, um die gesamte Kṣatriya-Rasse der Erde viele
Male hintereinander zu vernichten, weil die Kṣatriyas ihre Macht
missbrauchten und sich schwer gegen die Brāhmaṇas vergingen. Pa-
raśurāma und Bhīṣma kämpften dreiundzwanzig Tage gegeneinan-
der, doch konnte keiner den anderen besiegen.
Ambhā fasste dann den Entschluss, harte Entsagungen auf sich zu
nehmen, um von Śiva die Segnung zu bekommen, Bhīṣma töten zu
können. Als der mächtige Śiva mit der Ausführung ihrer harten As-
kese zufrieden war, gewährte er ihr die Segnung, in ihrem nächsten
Leben die Ursache von Bhīṣmas Tod zu werden.
Vyāsadeva zeugt Pāṇḍu, Dhṛtarāṣṭra und Vidura
König Vicitravīrya ist das Beispiel für einen Menschen, der sich das
Leben durch exzessiven Genuss verkürzt. Er vergnügte sich sieben
Jahre lang ununterbrochen mit seinen beiden Frauen und starb als
Folge davon schließlich an Schwindsucht.
Um die Kuru-Dynastie fortzuführen, zeugte Vyāsadeva, der Bru-
der Citrāṅgadas und Vicitravīryas, auf Bitten seiner Mutter mit Am-
bikā einen Sohn. In der vedischen Kultur war es erlaubt, dass der
Bruder eines Mannes mit dessen Ehefrau ein Kind zeugen durfte,
wenn die Frau von ihrem Ehemann kein Kind haben konnte. Vyāsa-
deva war ein in Lumpen gekleideter Asket mit verfilzten Haaren. Da
er das Gelübde auf sich genommen hatte, sich ein Jahr lang nicht zu
waschen, ging von seinem Körper ein für empfindsame Prinzessin-
nennasen nicht gerade angenehmer Geruch aus. Als er sich Ambikā
näherte, schloss sie die Augen, weil sie seinen Anblick nicht ertragen
konnte. Dies führte dazu, dass ihr Sohn Dhṛtarāṣṭra blind geboren
wurde. Satyavatī bat Vyāsadeva, noch einmal einen Sohn zu zeugen,
diesmal mit Ambālikā. Ambālikā wurde bleich als sie den Asketen
sah, und so wurde ihr Sohn mit einer blassen Haut geboren und be-
kam den Namen Pāṇḍu, „der Blasshäutige“. Danach bat Satyavatī
den Heiligen ein drittes Mal, einen Sohn zu zeugen. Sie trug Ambikā



26 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

auf, den Ṛṣi noch einmal in ihrem Gemach zu empfangen. Aber der
Prinzessin war der Gedanke, sich mit dem hässlichen schmutzigen
Asketen zu vereinigen, so zuwider, dass sie eine schöne Dienstmagd
an ihrer Stelle Vyāsa empfangen ließ. Die Dienstmagd verhielt sich
dem Weisen gegenüber sehr ehrfurchtsvoll und ergeben. Aus dieser
Verbindung ging Vidura hervor, der später weltberühmt wurde für
seine Weisheit und Gerechtigkeit.
Yamarāja wird vom Ṛṣi Māṇḍavya verflucht
Vidura war eine Teilerweiterung Yamarājas, des weisen Richters der
Sünder. Es war Yamas Wunsch gewesen, an den transzendentalen
Spielen Kṛṣṇas teilnehmen zu dürfen und durch die barmherzige
Fügung des Höchsten Herrn wurde ihm dieser Wunsch erfüllt. Ya-
marāja hatte einmal dem Ṛṣi Māṇḍavya für eine grausame Tat, die
dieser als ein Kind begangen hatte, eine übermäßig schwere Strafe
auferlegt, woraufhin Māṇḍavya ihn später verfluchte, auf der Erde
Geburt zu nehmen.
Vaiśampāyana erzählte in diesem Zusammenhang die folgende

Geschichte: Māṇḍavya Ṛṣi, der stets der Ausübung schwerer tapa-
sya hingegeben war, hatte einst ein Schweigegelübde auf sich ge-
nommen. Eines Tages, als er mit erhobenen Armen wie ein Pfahl in
Meditation versunken vor seiner Hütte stand, kamen einige Räuber
vorbei, die von den Ordnungshütern des Königs verfolgt wurden.
Sie versteckten sich hinter dem Haus des Ṛṣis. Als die Polizisten
kamen und den Ṛṣi fragten, wo die Räuber hingelaufen seien, gab
er natürlich keine Antwort. Die Leute fanden die Räuber schließ-
lich, und weil sie dachten, Māṇḍavya würde mit ihnen unter einer
Decke stecken, schleppten sie ihn zusammen mit den Dieben zur
Stadt des Königs. Die Diebe wurde auf Holzpfähle aufgespießt und
so auch der unschuldige Ṛṣi, der nicht von seinem Gelübde abwich
und nichts unternahm, um der Bestrafung zu entgehen. Die Diebe
starben schließlich, aber der Ṛṣi blieb am Leben.



1. Vorgeschichte 27

Als einige andere Ṛṣis von Māṇḍavyas leidvollem Zustand erfuh-
ren, begaben sie sich zu ihm und trösteten ihn und gingen dann zum
König. Der König war sehr erschreckt, als er hörte, dass ein Brāh-
maṇa gepfählt worden war und begab sich mit den Ṛṣis zusammen
zu ihm, um vor seinen Füßen niederzufallen und ihn um Vergebung
zu bitten. Māṇḍavya nahm dem König diese Bestrafung nicht übel,
weil er sich darüber im klaren war, dass er diese Qualen aufgrund
einer vergangenen sündhaften Handlung zu ertragen hatte. Die Leu-
te des Königs versuchten, den angespitzten Pfahl aus dem Körper
des Weisen zu ziehen, aber es gelang ihnen nicht – der Pfahl brach
ab und die Spitze steckte immer noch in seinem Körper.
Als Māṇḍavya seinen Körper aufgab, wurde er zu einem himm-
lischen Planeten erhoben. Eines Tages besuchte er Yamarāja und
fragte ihn, für welche Sünde er so hart bestraft worden war, und
der Herr der Gerechtigkeit sagte ihm, dass er einmal in seiner Kind-
heit ein Insekt auf einem Strohhalm aufgespießt habe. Weil der Ṛṣi
diese Strafe für unangemessen hart hielt, verfluchte er Yamarāja,
auf der Erde Geburt zu nehmen.
Mahārāja Pāṇḍu wird vom Ṛṣi Kindama verflucht
Als Pāṇḍu zu einem Jüngling herangewachsen war, wurde er als
Thronfolger Vicitravīryas eingesetzt. Er heiratete zwei Frauen, Pṛ-
thā, auch Kuntī genannt, die die Tochter König Kuntibhojas war und
Madrī, die Tochter des Königs von Madras. Der blinde Dhṛtarāṣṭra
heiratete Gāndhārī, die Tochter des Königs von Gandhāra, und Vi-
dura erhielt die Tochter König Devakas zur Gemahlin.
Bald nach seiner Hochzeit unterwarf König Pāṇḍu mit seinem
Heer die Könige der Erde. Dann zog er sich mit seinen beiden Frau-
en in den Wald zurück, da ihm am opulenten Palastleben in Has-
tināpūra nicht viel gelegen war und da er außerdem ein leidenschaft-
licher Jäger war.
Eines Tages tötete er aus Versehen auf der Jagd den Ṛṣi Kindama.



28 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

Der Ṛṣi und seine Frau hatten die Form eines Hirschpaares ange-
nommen, und waren gerade damit beschäftigt, sich geschlechtlich
zu vereinigen, als Kindama vom Pfeil Pāṇḍus getroffen wurde.9 Be-
vor der Ṛṣi starb, verfluchte er Mahārāja Pāṇḍu, ebenfalls dann zu
sterben, wenn er sich mit seiner Frau vereinigt.

9 Sie hatten die Form einer Hirschkuh und eines Hirsches angenommen,
um sich außerhalb eines für zivilisierte Menschen verbotenen Zeitraums
der Kopulation zu vereinigen.



2. Leben und Not der Pāṇḍavas

Die Geburt der Pāṇḍavas
Daraufhin nahm Pāṇḍu vānaprastha an und wanderte mit Kuntī und
Madrī zum Caitaratha, Kalakuta, Himavat und schließlich zum Gan-
dhamādana, wo der tugendhafte Pāṇḍu den dort lebenden Siddhas,
Caraṇas und anderen himmlischen Wesen und den Ṛṣis bald sehr
lieb wurde. Mahārāja Pāṇḍu war jedoch unzufrieden, weil er sich
um sein zukünftiges Wohl sorgte. Er kam zu der Schlussfolgerung,
dass er ohne einen Sohn nach dem Tode keine glücklichen Regionen
erreichen würde.
Durch śraddha (regelmäßige Opfergaben an die Ahnen) und an-
dere fromme Handlungen retten Söhne ihre Väter aus der Hölle, die
man Put nennt oder aus anderen schlechten Bedingungen und er-
möglichen ihnen einen Aufenthalt in höheren Regionen. Das ist die
Aussage der Schriften.
Außerdem fühlte er sich verantwortlich für das Wohl der Mensch-
heit und hielt es für seine Pflicht, für einen würdigen Nachfolger
zu sorgen, der die Prinzipien des dharma in der menschlichen Ge-
sellschaft aufrechterhalten würde. Aufgrund dieser Überlegungen
drängte Pāṇḍu seine Gemahlin Kuntī, einen gerechten tugendhaf-
ten Sohn zu bekommen. – Und wer käme dafür als Vater mehr in
Frage als Yamarāja, der Herr der Gerechtigkeit, der gerechte Richter
frommer und sündhafter Taten der Menschen selbst?
Pṛthā bekam einmal, als sie noch im Palast ihres Vaters lebte, als
Segnung für ihre Dienste von Durvāsa Muni einen mantra, mit dem
sie jeden Halbgott rufen konnte, um von ihm ein Kind zu bekommen.
Durvāsa kannte die Zukunft Pāṇḍus, und deshalb gab er Kuntī diese
Segnung.
Aus der Verbindung Kuntīs mit demHerrn des Todes ging Mahārā-
ja Yudhiṣṭira hervor. Als er das Licht der Welt erblickte, sagte eine



30 I. Die Geschichte der Pāṇḍavas

Stimme am Himmel: „Dieses Kind wird der beste aller tugendhaften
Männer sein. Er wird ein in allen drei Welten berühmter König wer-
den!“ Pāṇḍu bat Kuntī noch dreimal, Söhne von den Halbgöttern
zu bekommen. Sie empfing Bhīma durch Vāyu, den Gott des Win-
des und Arjuna durch Indra, den König der Himmelsbewohner. Der
vierten Bitte ihres Gatten kam sie aber nicht nach, sondern lehr-
te Madrī den mantra, damit auch sie Kinder habe. Madrī rief die
Zwillings-Aśvinis, die beiden Ärzte der Halbgötter, deren Schönheit
und Gelehrsamkeit im ganzen Universum bekannt waren, und emp-
fing Nakula und Sahadeva durch sie. Die fünf hochqualifizierten
Söhne Pāṇḍus wurden von den im Wald lebenden Weisen unterrich-
tet und zu zukünftigen Führern herangezogen.
Eines Tages im Frühling geschah durch die Macht der Vorsehung
das Unvermeidliche: Pāṇḍu spazierte mit seiner Frau Madrī allein
im Wald. Angeregt durch die bezaubernde Atmosphäre jenes Früh-
lingstages umarmte er von Lust überwältigt seine schöne Frau. Alle
VersucheMadrīs, ihren Gemahl zur Vernunft zu bringen und ihn von
einer Handlung abzuhalten, die ihm den Tod kosten würde, schlu-
gen fehl – Pāṇḍu nahmMadrī gewaltsam und starb, während er sich
mit ihr vereinigte. Madrī bat Kuntī, ihrem Gemahl folgen zu dürfen
und Kuntī sollte sich um die Kinder kümmern. So warf sie sich auf
den brennenden Scheiterhaufen Pāṇḍus und folgte ihm treu in die
nächste Welt.
Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Brüder
Nach den Bestattungsriten brachten einige im Wald lebende Ṛṣis
Kuntī und ihre fünf Söhne nach Hastināpūra zum Kuru-Palast und
übergaben die Kinder der Obhut ihres Onkels Dhṛtarāṣṭra und Bhīṣ-
mas. Bevor die Pāṇḍavas (die fünf Söhne Pāṇḍus) zur Welt kamen,
hatte Gāndhārī, die Gemahlin Dhṛtarāṣṭras, von Vyāsadeva die Seg-
nung bekommen, einhundert Söhne zu gebären. Nach zweijähriger
Schwangerschaft schlug sie sich – als sie von Yudhiṣṭiras Geburt



2. Leben und Not der Pāṇḍavas 31

hörte – verärgert darüber, dass ihre Schwangerschaft noch immer
nicht beendete war, auf den Bauch und brachte einen Fleischball
hervor. Als sie ihn wegwerfen wollte, erschien der weise Vyāsa vor
ihr. Gāndhārī beklagte sich bei ihm, dass er ihr einhundert Söhne
versprochen hätte und sie stattdessen nach zweijähriger Schwanger-
schaft nur diesen Fleischball hervorgebracht habe.
Vyāsadeva sagte: „MeineWorte können niemals unwahr sein, noch
nicht einmal, wenn sie im Scherz gesprochen wurden.“ Dann be-
sprengte er den Ball mit Wasser, und der Klumpen zerteilte sich
in einhundert daumengroße Stücke. Vyāsadeva gab die Anweisung,
jedes Teil in einen Behälter mit Butterfett zu tun und sie sorgsam
aufzubewahren. Gāndhārī war zwar glücklich einhundert Söhne zu
haben, dachte sich aber, dass eine Tochter ihr Mutterglück noch
vergrößern würde. Als Vyāsa die Behälter nachgezählt hatte, stellte
er fest, dass es einhunderteins Behälter waren. Und da er die Ge-
danken seiner Schwiegertochter kannte, versicherte er ihr, dass sie
nun auch eine Tochter haben würde. Das Mädchen – sie gaben ihr
den Namen Duhśala – wurde später mit Jayadratha, dem König der
Sindhus, vermählt.
Zwei Jahre später – am selben Tag als Bhīṣma geboren wurde –
hatte sich auf mystische Weise aus einem der Fleischteile Duryodha-
na entwickelt. Bei seiner „Geburt“ wieherte er wie ein Esel, und
alle Esel in der Umgebung antworteten ihm. Dieses und noch ei-
nige andere schlechte Omen wie Sandstürme und Sonnenfinsternis
deuteten an, dass hier die Ursache für zukünftiges Unheil des Ku-
ruhauses Geburt genommen hatte. Vidura riet seinem Bruder Dhṛ-
tarāṣṭra, diesen Sohn sofort im Wald auszusetzen. Dhṛtarāṣṭra aber
hörte nicht auf ihn. Als alle hundert Söhne und die Tochter geboren
waren, zeugte der blinde König mit einer Dienstmagd noch einen
Sohn, den sie Yuyutsu nannten.



Zitate und Dialoge

Dieser Teil enthält die Weisheit des Mahābhārata in Form von Zitaten und
Dialogen nach Themen geordnet. Was immer wissenswert ist für den spi-
rituellen Fortschritt und das Glück eines Lebewesens in der menschlichen
Form, wird hier behandelt.

„Die Weisheit dieses Werkes öffnet die Augen der wissbegierigen
Welt, die durch die Dunkelheit der Unwissenheit erblindet ist.
Wie die Sonne die Dunkelheit vertreibt, so vertreibt das Bhārata
durch seine Ausführungen über dharma, artha, kāma und mo-
kṣa die Unwissenheit der Menschen. Wie der Vollmond durch
sein mildes Licht die Knospen der Wasserlilien erweitert, so er-
weitert diese heilige Erzählung den menschlichen Intellekt. Durch
die Lampe der Geschichte, die die Dunkelheit der Unwissenheit
zerstört, wird das ganze Haus der Natur, das ganze Universum
vollständig und richtig erleuchtet.“

— Sūta Gosvāmī zu den Weisen in Naimiṣāraṇya



1. Alles ist in den Vedas
Veda bedeutet vollkommenes Wissen. Dieses Wissen kommt von Gott
und ist nicht verschieden vom Höchsten Selbst. Da der höchste Herr
vollkommen ist, ist auch sein Wissen vollkommen. Es ist das von allen
großen Persönlichkeiten, den Halbgöttern, Weisen und Heiligen wie
Brahmā, Śiva, Manu, den vier Kumaras, Bhṛgu, Nārada, Śaunaka, Mai-
treya, Dvaipāyana Vyāsa, Śukadeva Gosvāmī, Rāmānuja und vielen an-
deren akzeptierte zeitlose Standardwissen für eine zivilisierte mensch-
liche Gesellschaft. Es ist die Gebrauchsanweisung für diejenigen, die
glücklich leben wollen in dieser Welt und das Licht derjenigen, die nach
letztlicher Erkenntnis Gottes und Gemeinschaft mit dem Höchsten Herrn
streben.

Verschiedene Zweige am Baum des vedischen Wissens sind Ayurve-
da Heilkunst), Dhanurveda Kriegskunst), Jyotirveda Astrologie und
Astronomie), Architektur, Städtebau, Musik, etc. Sie dienen indirekt dem
Ziel, Śrī Bhagavan, das Höchste Wesen, zu verstehen und Befreiung
aus dem Kreislauf von Geburt und Tod zu erlangen. Und darum geht es
hauptsächlich in der vedischen Kultur. Daneben gibt es das reine spiri-
tuelle Wissen, aufgezeichnet in den Upanisaden, Śrīmad-Bhāgavatam,
Brahmā-Saṃhitā und vielen anderen vedischen Schriften.

Am Anfang der Schöpfung erleuchtete der Höchste Herr Brahmā,
das erstgeborene Lebewesen im Universum, aus dem Herzen mit dem
vedischen Wissen. Brahmā erschuf die beweglichen und unbewegli-
chen Lebensformen und lehrte die Vedas seine Söhne und Schüler,
die sie wiederum ihre Schüler lehrten usw. Auf diese Weise wurde
das vedische Wissen durch die Schülernachfolge spiritueller Lehrer
(Guru-paramparā) herabgereicht vom ursprünglichen Guru, Kṛṣṇa, über
Brahmā, Nārada, Vyāsa und viele andere, bis in die heutige Zeit.

Ursprünglich gab es nur einen Veda, der später vierfach unterteil-
te wurde in Ṛg-, Sama-, Yajur- und Atharva-Veda. Der mit makello-



116 II. ZITATE UND DIALOGE

ser Intelligenz und unermesslicher Energie ausgestattete Dvaipāya-
na Vyāsadeva, Schüler Nārada Munis und Sohn des großen Weisen
Parāśara Muni, fasste das vedische Wissen vor etwa fünftausend Jah-
ren im Mahābhārata als dem fünften Veda, den achtzehn Purāṇas, dem
Vedānta-Sūtra und dem Śrīmad-Bhāgavatam zusammen. Er diktierte
das Mahābhārata dem Halbgott Gaṇeśa, der es unter der Bedingung
niederschrieb, dass Vyāsa den Fluss seiner Rede nicht ein einziges Mal
unterbrechen würde, um nachzudenken.

* * *

Die Vedas sind die Höchste Seele. Sie sind ihr Körper. Sie sind die
Wahrheit. (– Markandeya Ṛṣi zu Yudhiṣṭira)

]

Jemand, der mit den Vedas vertraut ist, kennt alles, denn alles ist in
den Vedas. Wahrlich, Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft sind
in den Vedas. (– Kapila zu Syumarasmi)

]

Durch die Vedas wurden allen Handlungen der Menschen Grenzen
gesetzt. Jene Menschen, die sich entsprechend der Autorität der Ve-
das verhalten, geben sich der Ausführung von Gelübden hin. Jene
Menschen aber, die von Torheit beherrscht werden, nehmen Sünd-
haftigkeit an, sind Gelübden abgeneigt, überschreiten alle Regulie-
rungen und werden als Rākṣasas betrachtet.

]

Von jemandem, der sich allen Lebewesen gegenüber verhält, als wä-
ren sie seine Verwandten, und der das brahman kennt, sagt man, er
kenne die Vedas.

]

Die Person, die zwar die Texte der Vedas im Gedächtnis trägt, aber
ihre wahre Bedeutung nicht versteht, trägt sie fruchtlos. In der Tat,
jemand, der den Inhalt eines Werkes im Gedächtnis hält, ohne des-
sen Bedeutung zu begreifen, trägt eine nutzlose Last.



1. Alles ist in den Vedas 117

]

Eine Person, die die Vedas kennt, gelangt durch das Befolgen ih-
rer Regeln und Vorschriften über den Weg der Devas1 zur höchsten
himmlischen Region. (– Nakula zu Yudhiṣṭira)

]

Unmoralische Menschen sind darauf aus, in den vedischen Schriften
Fehler zu finden. Sie bringen die Schriften in Verruf. Solche Leute
setzen das Wissen anderer herab und verkünden die Überlegenheit
ihres eigenen Wissens. Sie haben Worte als ihre Waffen und Worte
als ihre Pfeile, und sie sprechen, als ob sie Meister ihrer Wissenschaf-
ten wären. Sie sind Händler der Gelehrsamkeit und Rākṣasas unter
den Menschen.

]

Missachtung der Vedas, Ungehorsam gegenüber den Schriften und
das Übertreten aller heilsamen Beschränkungen führen zu Selbstzer-
störung.

1 Deva-yāna – Siehe Srimad-Bhagavatam 7.15.55



5. Mit drei Stricken gebunden
Die drei Erscheinungsweisen oder Eigenschaften der materiellen Natur
(triguṇa) werden mit drei Strängen verglichen, die zu einem Seil zusam-
mengeflochten sind, mit dem die Lebewesen in dieser Welt gebunden
werden. Die guṇas werden auch mit drei Fäden verglichen, an denen
Marionetten hin- und herbewegt werden. Dies bedeutet, dass alles in
der materiellen Welt von den drei guṇas sattva Tugend), rajas Leiden-
schaft), tamas Unwissenheit) beherrscht und bewegt wird. Der Körper
eines Lebewesens ist das Produkt eines bestimmten Mischungsverhält-
nisses dieser drei Erscheinungsweisen.

Je nachdem, welche guṇa in einem Menschen vorherrscht, wird er
im vedischen Gesellschaftssystem als Brāhmaṇa, Kṣatriya, Vaiśya oder
Śūdra handeln. In Brāhmaṇas ist in der Hauptsache sattva-guṇa vor-
herrschend, in Kṣatriyas rajas, in Vaiśyas rajas und tamas, und Śūdras
werden hauptsächlich von tamo-guṇa beherrscht. Der Effekt der guṇas
zeigt sich im Verhalten der Lebewesen.

Da die drei Eigenschaften der Materie die Grundlage aller groben
und feinen Elemente sind, kann man alles Bewegliche und Unbewegli-
che in dieser Welt nach diesen guṇas klassifizieren. Tageszeiten und
Jahreszeiten, Orte, Nahrungsmittel, Handlungen, Glaube, Intelligenz
usw. können den guṇas zugeordnet werden. Um dieser Fesseln ledig
zu werden und nicht mehr länger ein Marionettendasein zu fristen, wird
Entsagung, Studium der Vedas, yoga und schließlich Hingabe zu Kṛṣṇa,
der Persönlichkeit Gottes, in den Schriften empfohlen. Wenn jemand auf
diese Weise die transzendentale Ebene erreicht hat, wird er nicht mehr
von den guṇas berührt.1

1 Die drei guṇas werden ausführlich im 14. Kapitel der Bhagavad-Gītā
von Śrī Kṛṣṇa erklärt. Im 17. Kapitel erklärt der Herr die Erscheinungs-
weisen in Bezug auf Glauben, Bußen, Opfer, Spenden und Speisen und im
18. Kapitel in Bezug auf Wissen, Handeln und Handelnde.



5. Mit drei Stricken gebunden 149

* * *
In allen Menschen ist sattva-guṇa, die Erscheinungsweise der Rein-
heit, gegenwärtig, durch die man verstehen kann, was richtig und
was falsch ist.2

]

Wie man tausend Kerzen von einer einzigen anzünden kann, so mul-
tipliziert prakṛti (die materielle Natur) die drei Eigenschaften (sattva,
rajas, tamas) in tausende existenter Objekte.

]

Die Intelligenz, die in jīvātman (individuelle Seele) wohnt, existiert
in drei Zuständen (sattva, tamas, rajas). Da ihr Wesen aus diesen
drei Zuständen besteht, fasst die Intelligenz Entschlüsse in diesen
drei Zuständen.

]

Illusion, Unwissenheit, Unentschlossenheit, Schlaf, Hochmut, Ab-
wesenheit von Vertrauen, lasterhaftes Verhalten, Furcht, Habgier,
Kritiksucht, Mangel an Unterscheidungsvermögen, Blindheit, Feind-
seligkeit allen Lebewesen gegenüber, Boshaftigkeit, törichtes Argu-
mentieren, Sündhaftigkeit, Torheit, Abgestumpftheit, schlecht spre-
chen über andere, die Brāhmaṇas und die Devas tadeln, Eitelkeit,
Zorn, mehr essen als notwendig, übles Verleumden – all diese Ei-
genschaften gehören zur Erscheinungsweise der Dunkelheit. Wer
immer in dieser Welt von diesen oder anderen Fehlern ähnlicher Art
gekennzeichnet ist und die Regeln und Regulierungen der Schriften
überschreitet, wird als zur Erscheinungsweise der Dunkelheit gehö-
rend betrachtet. Solche Menschen gehen nach dem Tod zur Hölle
und werden dann in tierischen Formen unter Raubtieren oder Vö-
geln oder Schlangen oder Würmern oder in pflanzlichen Formen
wiedergeboren. Oder sie werden unter Menschen als Geistesgestör-

2 D.h., dass ein Mensch potentiell fähig ist, das vedische, spirituelle Wissen
zu begreifen, wenn er sattva-guṇa kultiviert. Vgl. Bhagavad-gīta 18.30



150 II. ZITATE UND DIALOGE

te, Taube oder Stumme oder Menschen mit furchtbaren Krankheiten
geboren. Diese Menschen üblen Verhaltens versinken immer mehr
in Dunkelheit. Ihre Richtung ist abwärts im Evolutionszyklus. Nur
wenn sie als Tiere oder Pflanzen den religiösen Opferzeremonien
der Brāhmaṇas gedient haben, sind sie vom Glück begünstigt und
steigen allmählich wieder aufwärts. Sie werden Caṇḍālas, dann Śū-
dras, Vaiśyas usw.

]

Schönheit, Arbeit, Freude und Leid, Hitze und Kälte, Macht, Krieg,
Frieden, Argumente, Unzufriedenheit, Stolz, Anstrengung, Streit, Ge-
danken, die sich nur auf weltliche Angelegenheiten richten, Miss-
gunst, die Fehler anderer hervorheben, Sorgen, lästern, zögern und
zweifeln, Prahlerei, Tapferkeit, Gehorsam, Verlangen, Achtlosigkeit,
Diplomatie, Besitz von Schmuck, Frauen, Tieren und Häusern, Kum-
mer, Gelübde, Riten, öffentliche Wohlfahrtsarbeit, Anweisungen ge-
ben, Ausführung von Opfern um materiellen Gewinnes willen, Ge-
schenke machen in Erwartung eines Vorteils, Betrug, Achtung und
Missachtung, Diebstahl, Genuss, Anhaftung, Glücksspiel, alle Bezie-
hungen, die mit Frauen zu tun haben, tanzen, musizieren, kaufen
und verkaufen – all diese Eigenschaften gehören zur Erscheinungs-
weise der Leidenschaft. Jene Menschen, die über Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft meditieren, die dharma, artha und kāma
hingegeben sind, die aus Verlangen heraus handeln und sich be-
mühen, jeden Wunsch zu erfüllen, sind von Leidenschaft umhüllt.
Diese Menschen sind dem Genuss ergeben. Sie begehren, was ande-
ren gehört, und sie begehren Genuss in der anderen Welt (auf den
himmlischen Planeten). Sie machen Geschenke, nehmen Geschenke
an, opfern den Pitṛs Gaben und opfern Gaben im heiligen Feuer –
alles aus Eigennutz.

]

Freude, Zufriedenheit, Erleuchtung, Glück, Freizügigkeit, Mitleid,
Entsagung, Einfachheit, Demut, Freiheit von Anhaftungen, Selbst-



5. Mit drei Stricken gebunden 151

beherrschung, Furchtlosigkeit, Vertrauen in die Schriften, Verge-
bung, Mut, Gewaltlosigkeit, Gleichmut, Sanftheit, Freundlichkeit,
Reinheit – diese Eigenschaften gehören zur Erscheinungsweise der
Tugend. Menschen, die von Tugend geführt werden, gelangen zu
den himmlischen Reichen.



6. Der Kokon der Taten
Das physikalische Gesetz, dass bestimmte Aktionen entsprechende
Reaktionen zur Folge haben, hat seine Entsprechung auf der Ebene
menschlichen Handelns und wird dort Karma-Gesetz genannt. Was
immer man tut unter dem Einfluss der drei Erscheinungsweisen der
materiellen Natur (sattva, rajas, tamas) erzeugt eine Reaktion, die ei-
nen früher oder später trifft. Handlungen (karman) werden auch mit
Samen verglichen, die man aussät, die heranreifen und deren Früchte
man ernten muss, ob man will oder nicht. Die karmischen Reaktionen
der Taten eines Menschen können sich in seinem gegenwärtigen Leben
oder im nächsten Leben manifestieren. Z. B. entstehen aus Unwissen-
heit geborener falscher Ernährungs- und Lebensweise rasch oder ganz
allmählich viele körperliche und mentale Störungen. Die Reaktionen für
respektloses Verhalten und Leid, das man anderen zufügt, mag man
in diesem Leben in Form von Krankheit erfahren oder erst im nächs-
ten Leben in irgendeiner anderen Form. Genauso bringen fromme und
sündhafte Taten ihre jeweiligen Früchte zu gegebener Zeit hervor.

Der Mensch erntet was er gesät hat. Die Früchte unserer Taten wer-
den uns von dem allwissenden Zeugen, der alldurchdringenden Über-
seele (paramātma), die ein Aspekt des Höchsten Wesens ist, gewährt.
Die Überseele weilt im Herzen eines jeden Lebewesens und ist sich der
Handlungen eines jeden völlig bewusst. Einen Körper nach dem ande-
ren annehmen zu müssen, um die guten oder schlechten Reaktionen,
die süßen oder bitteren Früchte unserer Handlungen zu genießen bzw.
zu erleiden, bedeutet, karmisch gebunden zu sein. Mein jetziger Körper
ist das Resultat meines vergangenen karman und mein nächster Kör-
per ist das Resultat der Handlungen, die ich mit meinem jetzigen Körper
ausführe.

Der Begriff karma bezieht sich hauptsächlich auf die Reaktionen gu-
ter und schlechter, sündhafter und frommer Handlungen, Handlungen,



2. Der Kokon der Taten 153

die im Einklang mit dharma— den göttlichen Gesetzen und der göttli-
chen Ordnung — ausgeführt werden und solche, die dharma verletzen.
Wer sich über diese Tatsachen völlig bewusst ist, wird sehr achtsam
handeln. Welche Taten welche Ergebnisse bringen, wie man gutes kar-
man schaffen und schlechtes neutralisieren und wie man von jeglichem
karman freiwerden kann und welches Verhalten kein karman erzeugt,
wird in späteren Kapiteln erklärt.

Ob in diesem oder in einem anderen Leben – alle Lebewesen leben
unter Bedingungen, die sie sich selbst geschaffen haben durch ihre
Handlungen.

]

Keine Tat, die mit Hilfe der fünf Sinnesorgane ausgeführt wird, geht
jemals verloren. Die fünf Sinne und die unsterbliche Seele bleiben
ihre Zeugen.

]

Wie Gefäße aus weißem Messing die Farbe von flüssigem Gold und
Silber annehmen, wenn sie darin eingetaucht werden, so nimmt das
Lebewesen (im menschlichen Körper), das völlig abhängig ist von
den Tätigkeiten seiner vergangenen Leben, den Charakter dieser Tä-
tigkeiten an. (– Parāśara zu Janaka)

]

Die Taten eines vergangenen Lebens bringen ihre Früchte zu ihrer
Zeit hervor, genauso wie Blumen und Früchte ohne besondere An-
strengung immer zu ihrer Zeit erscheinen.

]

Wie ein Kalb seine Eltern unter tausenden von Kühen erkennt, so
erkennen und treffen die Taten eines vergangenen Lebens den Täter
im gegenwärtigen Leben.

]

Von der Zeit an, während man noch im Schoß der Mutter liegt, er-
leidet man schon die Früchte der Taten vergangener Leben.



154 II. ZITATE UND DIALOGE

]

Diejenigen, die das Fleisch von Tieren essen, die doch alle am Leben
hängen, werden ohne Zweifel selbst von den Tieren aufgegessen, die
sie essen.1 Der Töter wird immer getötet. Den Esser der Getöteten
trifft das gleiche Schicksal.

]

Wasser, das in einen ungebrannten Krug gegossen wird, wird mit der
Zeit immer weniger und verschwindet schließlich gänzlich. Wenn
es jedoch in einem gebrannten Krug aufbewahrt wird, wird seine
Menge nicht vermindert. In ähnlicher Weise sind Handlungen, die
ohne intelligente Überlegung ausgeführt werden, nicht segensreich,
während Handlungen, die mit Überlegung ausgeführt werden, mit
unverminderter Vortrefflichkeit bestehen bleiben und Glück als Er-
gebnis haben. (– Parāśara zu Janaka)

]

Alle Lebewesen leben geschützt durch ihre Handlungen und erhal-
ten ihre Nahrung als Ergebnis ihrer Handlungen von demjenigen,
der die Früchte der Handlungen bestimmt und gewährt.

]

Man erleidet oder erträgt niemals die Reaktionen der schlechten
oder guten Taten anderer. In der Tat genießt oder erleidet man nur
die Früchte seiner eigenen Taten.

]

Ein Mann führt für das Wohl seiner Frau und seiner Kinder zahllose
üble Taten aus, muss aber die Früchte dieser Taten in dieser und der
nächsten Welt alleine ernten.

]

Die Sünden folgen dem Täter wie sein Schatten.
]

1 Das getötete Tier bekommt in einem späteren Leben einen geeigneten
Körper, um seinen Mörder zu töten.



2. Der Kokon der Taten 155

Wie eine Seidenraupe, die sich in ihren eigenen Kokon einspinnt, so
spinnst du dich fortwährend in den Kokon deiner eigenen unzähli-
gen Taten, geboren aus Verwirrung und Illusion, ein. Die Seidenrau-
pe, die einen Kokon um sich herum spinnt, wird am Ende von ihrer
eigenen Tat zerstört.

]

Verwandte, Söhne, Frauen, Freunde, der Körper selbst und alle Be-
sitztümer, mit Sorgfalt gehortet, haben keinen Nutzen für die nächs-
te Welt. Nur Taten – gute und schlechte –, die man ausführt, folgen
einem in die andere Welt (ins nächste Leben).

]

Welche Taten auch immer mit dem grobstofflichen Körper oder im
Geist ausgeführt werden – ihre Früchte werden mit ähnlichen Kör-
pern in diesem oder im nächsten Leben geerntet. Z. B. werden die
Früchte von Handlungen, die im Geist, in der Vorstellung, ausge-
führt werden, später im Traum erfahren.

]

Jeder erhält seine Natur von der Natur seiner Taten entsprechend
der Umstände, des Ortes, der Mittel und der Motive der Taten.

]

Was immer jemand an Glück erlangt aufgrund religiöser Riten, wird
als von der Vorsehung gegeben angesehen. Die Frucht jedoch, die ei-
ne Person durch eigene Arbeit erlangt und die das direkte Ergebnis
dieser Arbeit ist, wird als der Beweis persönlicher Fähigkeit betrach-
tet. Und der Reichtum, den man spontan ohne eigene Anstrengung
erlangt, wird als spontane Errungenschaft angesehen. Was immer
durch Glück, oder die Hand der Vorsehung, spontan, oder als Er-
gebnis eigener Handlungen erlangt wird, ist jedoch das Ergebnis
der Handlungen eines früheren Lebens. Und Gott, der Lenker des
Universums, beurteilt die Taten, die die Menschen in vergangenen
Leben begangen haben, und verteilt unter ihnen ihre Früchte. Wel-
che Handlungen auch immer eine Person ausführt –- seien sie gut



156 II. ZITATE UND DIALOGE

oder schlecht –- sind die von Gott in dieser Weise angeordneten
Ergebnisse der Taten eines früheren Lebens.2 (– Draupadī im Ge-
spräch mit Yudhiṣṭira)

]

„O Bharata, niemand sollte verzweifeln und sagen: ‚O, ich handle
und dennoch habe ich keinen Erfolg.‘ Denn es gibt noch andere
Ursachen für Erfolg, außer persönlicher Anstrengung. Ob man er-
folgreich oder erfolglos ist, man sollte nicht verzweifeln, denn der
Erfolg der Taten hängt vom Zusammentreffen vieler Faktoren ab.
Wenn ein wichtiges Element fehlt, mag das Ergebnis der Arbeit un-
angemessen oder Erfolg überhaupt nicht sichtbar sein. Wenn jedoch
keine Anstrengung unternommen wird, kann es keinen Erfolg ge-
ben.“
(–Während ihrer Verbannung versucht Draupadī Yudhiṣṭira zu überzeu-
gen, sofort gegen Duryodhana zu kämpfen, um sein Königreich zurück-
zuerlangen)

]

Obwohl sie wissen, dass Erfolg ungewiss ist, handeln die Leute den-
noch, sodass sie manchmal erfolgreich sind und manchmal nicht.
Diejenigen, aber, die nicht handeln, erlangen niemals Erfolg. In der
Abwesenheit von Bemühung gibt es nur ein Ergebnis: die Abwesen-
heit von Erfolg. (– Vidula zu ihrem Ehemann)3

]

Man wird immer das, auf was der Geist gerichtet ist. Dies ist ein

2 Draupadī macht hier interessante Aussagen. Besonders ihr letzter Satz,
dass Handlungen selbst die Folge von Karma sein können, ist bemerkens-
wert.
3 Zitat aus einer Geschichte, die Königin Kuntī Kṛṣṇa erzählte, nachdem er
in Hastināpur Friedensverhandlungen mit den Kurus geführt hatte. Sie bat
Kṛṣṇa, diese Geschichte Yudhiṣṭira zu erzählen, um ihn zum Kampf gegen
die Kurus aufzufordern.



2. Der Kokon der Taten 157

ewiges Mysterium.4
]

Weder Freunde, noch Reichtum, noch gute Geburt, noch Gelehr-
samkeit, noch mantras, noch Körperkraft können einen vor Leid im
nächsten Leben bewahren.

]

Durch ihre Handlungen werden Leute elend und arm.
]

Niemand kann irgendetwas durch eigene Handlungen oder durch
Opfer und Verehrung allein erlangen. Der Mensch erlangt alles duch
die Zeit. Der Höchste Herr hat den Gang der Zeit zum Mittel des
Erwerbs aller möglichen Dinge gemacht.

]

Nichts kann durch Schicksal allein erlangt werden von einem Mann,
der keine persönliche Anstrengung unternimmt.

]

Man sollte in dem Wissen handeln, dass die Erreichung eines Zieles
von einer Kombination von Schicksal und eigener Bemühung ab-
hängt. Derjenige, der Handlungen in diesem Glauben ausführt, ist
weder betrübt bei Fehlschlag noch erfreut bei Erfolg. (– Kṛṣṇa zu
Bhīma)

]

Derjenige ist niemals gestört oder verwirrt, der jede Situation, in
die er gerät, als vom Schicksal bestimmt annimmt. (– Namuci zu
Indra)

]

4 Vgl. auch Bhagavad-Gītā 9.25. Im 5. Canto des Śrīmad-Bhāgavatam wird
in diesem Zusammenhang die Geschichte Bharatas, des Sohnes Śrī Ṛṣabha-
devas, erzählt. Bharata Mahārāja entwickelte starke Zuneigung zu einem
Reh, dachte im Augenblick des Todes intensiv und besorgt an das Reh und
wurde deshalb nach dem Tod als Reh wiedergeboren.



158 II. ZITATE UND DIALOGE

Die Kraft eines Menschen folgt – wenn richtig angewendet – nur
seinem Schicksal. Aber Schicksal allein kann keine guten Früchte
bewirken, wo es an Bemühung fehlt.

]

Das Schicksal hilft dem Mann nicht, der in Unwissenheit und Hab-
sucht eingetaucht ist.

]

Wie ein kleines Feuer, wenn vom Wind gefächelt, zu einer großen
Macht heranwächst, so wächst das Schicksal mächtig, verbunden
mit individueller Bemühung.

]

Wie etwas Leuchtendes, das vor unseren Augen erscheint, beraubt
die Vorsehung uns unserer Vernunft, und dem so gebundenen Men-
schen bleibt nichts anderes mehr übrig, als sich demGang des Schick-
sals zu unterwerfen. (– Yudhiṣṭira unterwegs zum Würfelspiel mit
Śakuni)

]

Der Mann, der infolge seines eigenen Fehlverhaltens von Elend über-
kommen wird, sollte niemals die Zeit oder die Götter dafür verant-
wortlich machen. (– Sañjaya zu Dhṛtarāṣṭra)

]

Es ist Schicksal, das die Ergebnisse kluger oder unkluger Handlun-
gen bringt. Schicksal – immer seine eigenen Ziele verfolgend – wacht,
wenn alle anderen schlafen. (– Karṇa zu Duryodhana)



15. Die vier Zeitalter
Im Mahābhārata und anderen vedischen Schriften werden vier Zeital-
ter beschrieben, die sich zyklisch wiederholen: satya-, treta-, dvāpara-
und kali-yuga. Das satya-yuga, das auch als das goldene Zeitalter be-
zeichnet wird, währt 1.728.000 Jahre, das treta 1.296.000, das dvāpara
864.000 und das kali-yuga 432.000 Jahre.1

Im satya-yuga, das unter dem Einfluss der Erscheinungsweise der
Reinheit steht, gibt es keinerlei Störungen auf der Erde, wie Kriege, Na-
turkatastrophen etc. Die Menschen leben sehr lange, ungefähr hun-
derttausend Jahre. Essbare Pflanzen wachsen in Hülle und Fülle, ohne
dass der Mensch etwas anbauen müsste für seine Ernährung. Die Men-
schen sind die meiste Zeit ihres Lebens mit der Ausübung des mysti-
schen Yoga-Systems (aṣṭāṅga-yoga) beschäftigt und meditieren über
Paramātmā, den Herrn im Herzen.

In den folgenden Zeitaltern verringert sich die Lebensspanne der
Menschen immer mehr und am Ende des Kali-Zeitalters werden sie
nicht mehr älter als dreißig Jahre. Aber nicht nur die Lebensspanne
verringert sich, sondern auch Intelligenz, Gedächtniskraft, Stärke, Ge-
sundheit, Ausdauer und die guten Eigenschaften der Menschen.

Das kali-yuga, das Zeitalter, in welchem wir uns jetzt befinden, be-
gann vor ungefähr fünftausend Jahren, nachdem Śrī Kṛṣṇa diesen Pla-
neten verlassen hatte. Es wird von tamo-guṇa beherrscht und ist des-
halb von Zerstörung, Verrücktheit, Sündhaftigkeit, Gottlosigkeit und Un-
wissenheit geprägt. Die Schwierigkeiten dieser Zeit werden sich immer
mehr vergrößern, je gottloser, irreligöser und barbarischer die Men-
schen werden.2

1 Nach der Zeitrechnung der Devas in den oberen Welten sind das insge-
samt 12000 Jahre: 1200 Jahre kali-yuga, 2400 Jahre dvapara-yuga, 3600
Jahre treta-yuga und 4800 Jahre satya-yuga.
2 Im 12. Canto des Śrīmad-Bhāgavatam gibt es eine Beschreibung der



198 II. ZITATE UND DIALOGE

Ungeachtet aller Fehler, hat das kali-yuga dennoch einen großen
Vorteil: einfach nur durch kṛṣṇa-kīrtana, das Singen oder Sprechen
des Hare-Kṛṣṇa-Mantra oder anderer mantras zur Verherrlichung des
Höchsten Herrn, kann man von den Fesseln der Materie befreit werden
und in das transzendentale Königreich gelangen und so natürlich auch
allgemein den üblen Auswirkungen dieses Zeitalters entgegenwirken,
wie Śukadeva Gosvāmī im Śrīmad-Bhāgavatam versichert.3

* * *
Nach dem Verschwinden königlicher Pflichten und derWissenschaft
der gerechten Bestrafung (daṇḍa) wird eine Vermischung der Ge-
sellschaftsklassen einsetzen und unzählige Pseudo-Mönche mit ver-
schiedenen Zeichen bemalt werden erscheinen. Die Purāṇas und die
erhabenen Wahrheiten der Religion missachtend werden die Men-
schen, getrieben von Lust und Zorn, auf falschen Pfaden wandeln.

]

Der Mann von geringer Intelligenz, der das Gewicht der Autorität
(der Vedas und der Lehrer der Vedas) zerstört, indem er das verneint,
was schon immer als Standard angenommen wurde, wird die Ursa-
che großen Kummers in der Welt.

]

Im kali-yuga jedoch gibt es keine feststehende Grenze der Lebenslän-
ge, denn manche Menschen sterben schon imMutterleib und andere
kurz nach der Geburt. Die Menschen des Kali-Zeitalters besitzen kei-
ne Stärke, sind äußerst zornig, habgierig und unwahrhaftig. Eifer-
sucht, Stolz, Zorn, Betrug, Boshaftigkeit und Habgier beherrschen

Symptome des Kali-Zeitalters, die sich zum Teil schon manifestiert ha-
ben oder sich mit dem Fortschreiten dieses Zeitalters noch manifestieren
werden.
3 Śrīmad-Bhāgavatam 12.3.51: kaler doṣa-nidhe rājann asti hy eko mahān
guṇaḥ | kīrtanād eva kṛṣṇasya mukta-bandhaḥ paraṃ vrajet



15. Die vier Zeitalter 199

die Menschen im kali-yuga. (– Sañjaya zu Dhṛtarāṣṭra)
]

„Der König macht das Zeitalter. Wenn der König in strikter Überein-
stimmung mit der Wissenschaft gerechter Bestrafung regiert, setzt
das beste aller Zeitalter, das satya-yuga, ein. Mit dem satya-yuga setzt
Rechtschaffenheit ein. Sünde gibt es nicht. Die Herzen aller Men-
schen finden keine Freude an Sündhaftigkeit. Ohne Zweifel erlangen
alle Menschen das, was sie erstreben und behalten das, was sie be-
sitzen. Alle vedischen Riten erzeugen Verdienste. Alle Jahreszeiten
sind angenehm und frei von Übel. Die Stimmen und die Ausspra-
che der Menschen sind klar, und ihr Geist ist freudvoll. Krankheiten
gibt es nicht, und alle Menschen leben lang. Ehefrauen werden kei-
ne Witwen, und niemand wird ein Geizhals. Die Erde bringt Kräuter
und Gemüse und Getreide in reichem Maße hervor, ohne dass sie
gepflügt werden muss. Rinden, Blätter, Früchte und Wurzeln sind
nährreich und kraftspendend. Wisse, dass dies die Merkmale des
satya-yuga sind, o Yudhiṣṭira.“ (– Bhīṣma zu Yudhiṣṭira)



16. Wer ist glücklich in dieser Welt?
Glück und Zufriedenheit werden von allen gesucht, aber nur von
wenigen erlangt, und das, obwohl die śāstras sagen, dass ānanda,
Glückseligkeit, eine der natürlichen Eigenschaften der spirituellen Seele
ist. Wie kommt das? Offensichtlich suchen die Menschen das Glück am
falschen Ort und mit den falschen Mitteln. Wenn ich in der Wüste
Wasser suche, werde ich meinen Durst sicher nicht stillen können. Ich
werde höchstens der Fatamorgana eines wunderschönen klaren Sees
nachrennen, meinen Verstand verlieren und zugrunde gehen.

Jemand, der das Mahābhārata hört, hat den Schlüssel zu ewigem
Glück in der Hand. Jeder kann ungetrübtes und dauerhaftes Glück
erlangen, wenn er den richtigen Methoden folgt. Dies wird in den Zitaten
der folgenden Kapitel noch spezifischer behandelt werden.

* * *
Der Mann, der seine Sinne beherrscht, Zorn und Gier unterworfen
hat und wahrhaftig in der Rede ist, erlangt Frieden. (– Vidura zu
Dhṛtarāṣṭra)

]

Jene gebildeten Männer, die nur das unwandelbare, unbegreifliche
brahman als ihren Versorger betrachten, das stets die Tugendhaften
segnet, genießen vollkommenen Frieden in dieser Welt und in der
nächsten. (– Yayāti zu Aṣṭaka)

]

Derjenige lebt ein Leben immerwährender Glückseligkeit, der es ver-
meidet, anderen Lebewesen Schaden zuzufügen. Jemand, der alle
Lebewesen mit gleichen Augen betrachtet, der der Wahrheit hinge-
geben ist, der Seelenstärke besitzt, der seine Sinne beherrscht und
der allenWesen Schutz gewährt, gelangt zu einem Ende, das jenseits
jeden Vergleichs ist.

]



16. Wer ist glücklich in dieser Welt? 201

Weder das Glück, das man durch Sinnenbefriedigung erlangt, noch
die Glückseligkeit, die man im Himmel genießt, erreicht auch nur
den sechzehnten Teil der Glückseligkeit, die durch die Zerstörung
aller Verlangen entsteht.

]

Jemand, der von Verlangen und Hoffnung befreit ist, schläft glück-
lich. (– Piṅgala)

]

Man erlangt Glückseligkeit in dem Maße, wie man fähig ist, Begier-
den aufzugeben.

]

Der Mann, der fähig ist, jenes starke Verlangen des Herzens nach Ge-
nuss und Freude aufzugeben – ein Verlangen, das sehr schwer zu be-
siegen ist von den Toren und das nicht aufhört mit dem Schwinden
der Energie des Körpers und das wie eine verhängnisvolle Krankheit
an ihm haftet –, erlangt Glückseligkeit.

]

„Schon das macht mich glücklich, dass du, o Heiliger, mit mir zufrie-
den bist. Für denjenigen, mit dem du zufrieden bist, gibt es nichts
mehr zu erlangen.“
(– König Sṛnjaya zu Nārada Muni, nachdem dieser ihm eine Segnung
gewähren wollte. Nārada hatte seinen Sohn wieder zum Leben erweckt.)

]

In der Tat, so wie Räuber ihre Beute fortwerfen müssen, wenn sie
Sicherheit wünschen, so sollte eine Person alle Handlungen, die von
Leidenschaft und Unwissenheit diktiert werden, aufgeben, wenn sie
Glückseligkeit erlangen will.

]

Der Mensch, der an seinem eigenen Glück interessiert ist, sollte nie-
mals den Zorn anderer auf sich ziehen.

]

Körperliches Leid sollte mit Medizin geheilt werden und mentales



202 II. ZITATE UND DIALOGE

Leid mit spiritueller Weisheit. Dies ist die Macht des Wissens. Die
Weisen, die dies verstehen, sollten sich nicht wie kleine Jungen ver-
halten. Männer mit geringer Intelligenz werden von Kummer über-
wältigt, wenn sie etwas trifft, das ihnen unangenehm ist, oder wenn
sie etwas begehren und es nicht erhalten. In der Tat ist dies ein Merk-
mal aller Lebewesen. Jene weisen Männer, deren Wissen sie glück-
lich und zufrieden gemacht hat und die Glück und Leid mit gleichen
Augen betrachten, sind wirklich glücklich. Die Weisen sind immer
zufrieden und die Narren sind immer unzufrieden. Unzufriedenheit
hat kein Ende und Zufriedenheit ist das höchste Glück. Der Mann,
der eine hohe Ebene spirituellen Wissens erreicht hat, ist sich immer
über die Vergänglichkeit aller materiellen Dinge bewusst. Solch eine
Person ist – die letztliche Vernichtung vor Augen habend – niemals
betrübt.

]

Um die Gunst des Höchsten zu erlangen, sollte man das tun, was gut
ist für alle Lebewesen und was einen selbst glücklich macht. Dies ist
die Wurzel allen Erfolgs im Leben. (– Vidura zu Dhṛtarāṣṭra)



17. Im Boot der Selbstbeherrschung
Die fünf Sinne und der als sechster Sinn bezeichnete Geist der
verkörperten Seele fühlen sich stets zu den Sinnesobjekten hingezogen.
Die Augen möchten schöne Formen sehen, die Ohren schöne Klänge
hören, die Nase angenehme Gerüche riechen, die Zunge schmackhafte
Speisen kosten und die Haut angenehme Berührung empfinden. Diese
Wahrnehmungen werden im Geist erfahren und dort in Wünsche nach
mehr Sinnengenuss umgewandelt. Wünsche werden schließlich zu
Handlungen (karman), die zu Reaktionen führen und das Lebewesen so
an den Kreislauf von Geburt und Tod fesseln. Um diesem leidvollen
Zustand wiederholter Geburten zu entkommen, muss man die Sinne
zügeln und den Geist beherrschen mit Hilfe gereinigter Intelligenz und
dem spirituellen Wissen der Vedas. Hedonistische Dummköpfe
verbreiten heute genau das Gegenteil und schaden damit sich und
anderen.

* * *
Derjenige, der nicht habgierig ist, der mit wenigem zufrieden ist,
der Objekte, die Lust hervorrufen, nicht beachtet und der tief ist
wie der Ozean, wird als ein selbstbeherrschter Mann betrachtet.
(– Vidura zu Duryodhana)

]

Die Pflichten, die von den großen Ṛṣis festgelegt wurden, von de-
nen jeder auf seine eigene Weisheit baute, sind vielfältig. Die höchs-
te unter ihnen ist Selbstbeherrschung. Diejenigen unter den Altvä-
tern, die mit der Wahrheit vertraut waren, sagten, dass Selbstbeherr-
schung zum höchsten Verdienst führt. Was den Brāhmaṇa im beson-
deren betrifft – Selbstbeherrschung ist seine ewige Pflicht. Durch
Selbstbeherrschung erhält er die Früchte seiner Handlungen. In sei-
nem Fall übertrifft Selbstbeherrschung Opfer, Spenden und das Stu-



204 II. ZITATE UND DIALOGE

dium der Vedas. Selbstbeherrschung erhöht seine Energie. Selbst-
herrschung ist äußerst heilig. Durch Selbstbeherrschung wird ein
Mensch von allen Sünden gereinigt und erhält Energie und erlangt
die höchste Glückseligkeit. Wir haben von keiner Pflicht in der Welt
gehört, die der Selbstbeherrschung gleichkäme. Der selbstbeherrsch-
te Mann schläft in Glückseligkeit, erwacht in Glückseligkeit und
wandelt in der Welt in Glückseligkeit. Sein Geist ist immer freudvoll.
Ein Mann, der nicht selbstbeherrscht ist, erleidet ständig verschie-
dene Qualen. Ein solcher Mann zieht sich Unheil zu, das aus seinen
eigenen Fehlern entspringt. Ich werde dir nun sagen, welche Eigen-
schaften zusammen Selbstbeherrschung ausmachen. Nachsicht, Ge-
duld, Gewaltlosigkeit, Unparteilichkeit, Wahrhaftigkeit, Ernsthaftig-
keit, Beherrschung der Sinne, Klugheit, Sanftheit, Einfachheit, Ste-
tigkeit, Freizügigkeit, universales Mitleid, Hochachtung vor demGu-
ru, Zufriedenheit und Güte – all diese zusammen ergeben Selbstbe-
herrschung.

]

Verleumdung, Lust, Habgier, Stolz, Neid, Selbstverherrlichung, Miss-
gunst und Furcht – diese schlechten Eigenschaften werden alle vom
selbstbeherrschten Mann gemieden. Ein Mann, der seinen Geist be-
herrscht, wird niemals von Anhaftungen gebunden, die aus irdi-
schen Verbindungen entstehen und die zu Gefühlen wie „Ich bin
dein und du bist mein; sie sind in mir und ich bin in ihnen“ führen.

]

Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, sind befähigt, nach eigenem
Willen zu gehen, wohin es ihnen zu gehen beliebt. Diejenigen, die
selbstbeherrscht sind, sind fähig, jeden Feind zu vernichten. Dieje-
nigen, die selbstbeherrscht sind, erlangen ohne Zweifel, was immer
sie suchen. Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, erlangen die Erfül-
lung aller Wünsche.

]

Selbstbeherrschung ist verdienstvoller als Spenden geben. Jemand,



17. Im Boot der Selbstbeherrschung 205

der einem Brāhmaṇa etwas gespendet hat, mag danach dem Ein-
fluss von Zorn unterliegen; ein selbstbeherrschter Mensch jedoch
wird niemals zornig. Deshalb ist Selbstbeherrschung in punkto Ver-
dienste dem Geben von Spenden übergeordnet. Derjenige, der Spen-
den macht und niemals zornig wird, gelangt zu Regionen großen
Glücks. Zorn zerstört die Frucht einer Spende. Deshalb ist Selbstbe-
herrschung dem Spenden übergeordnet.

]

„O König, das Leben ist ein Fluss, dessen Wasser die fünf Sinne sind
und dessen Krokodile und Haie Begierde und Zorn sind. Umfahre die
Sandbänke dieses Flusses, die die wiederholten Geburten darstellen,
mit dem Boot der Selbstbeherrschung.“ (– Vidura zu Dhṛtarāṣṭra)

]

Jemand, der nicht selbstbeherrscht ist, wird immer von Elend heim-
gesucht. Es wird gesagt, dass Selbstbeherrschung in allen vier Le-
bensständen das beste aller Gelübde ist.

]

Durch Vergebung (die nur eine andere Form von Selbstbeherrschung
ist) mag ein selbstbeherrschter Mann sehr leicht unzählige Regionen
des Glücks erlangen. Welchen Nutzen hat der Wald1 für einen selbst-
beherrschten Mann? Und welchen Nutzen hat der Wald für jeman-
den, der nicht selbstbeherrscht ist? Wo ein selbstbeherrschter Mann
lebt – das ist der Wald, und das ist sogar eine heilige Einsiedelei.

]

Derjenige, der seinen Zorn beherrscht, der die üblen Reden anderer
nicht beachtet, der nicht ärgerlich wird, selbst wenn es einen Grund
dafür gibt, erlangt mit Sicherheit die vier Objekte (dharma, artha,
kāma, mokṣa), für die wir leben.

]

„Derjenige, der sich selbst beherrscht, o Bharata, missachtet nieman-

1 d. h. asketisches Leben im Wald



206 II. ZITATE UND DIALOGE

den in den drei Welten, noch nicht einmal das gemeinste Lebewe-
sen, geschweige denn diese Bullen unter den Männern, die Söhne
Pāṇḍus.“ (– Kṛṣṇa zu Duryodhana)



18. Der Wert der Entsagung
Wenn im Mahābhārata von Entsagung gesprochen wird, sind damit im
allgemeinen Bußen, Askese im vānaprastha, der Lebensstand des
sannyāsa, Gelübde und andere freiwillig angenommene Härten und
Schwierigkeiten gemeint, die in den Vedas empfohlen werden. Solche
Entsagungen führten intelligente Menschen aus, um Loslösung von der
Welt und Erkenntnis der Absoluten Wahrheit zu erlangen. Jemand, der
nicht so intelligent war, nahm Entsagungen auf sich um materieller Ziele
willen, z. B. um auf die himmlischen Planeten erhoben zu werden.

Jñāna und tapasya, Wissen und Entsagung – diese beiden laufen
parallel nebeneinander. Durch richtig ausgeführte Entsagung wird es
möglich, spirituelles Wissen zu verstehen und anzuwenden und so die
Vollkommenheit zu erreichen, die nach den Vedas darin besteht, dass
man in seiner wesensgemäßen Position als ewiger Diener Gottes
handelt. In diesem reinen Bewusstsein bedeutet Entsagung, alles zur
Freude des Höchsten Herrn und nichts für die eigene
Sinnenbefriedigung zu benutzen.1 Deshalb ermuntern die Weisen alle
Menschen aller varṇas und āśramas, die Vedas zu studieren und sich
Entsagungen aufzuerlegen.

* * *
Gewaltlosigkeit, Wahrhaftigkeit, Wohltätigkeit, Mitleid – diese wer-
den von den Weisen als Entsagung betrachtet und nicht die Auszeh-
rung des Körpers.

]

Jemand, der in den gṛhasta-āśrama eintritt, weil er es als seine Pflicht
ansieht und dabei alle fruchtbringenden Wünsche aufgibt, ist ein
wahrer Entsager (sannyāsin) und nicht der Mann, der sich, sein Heim

1 Vgl. Bhagavad-Gītā 18.49



208 II. ZITATE UND DIALOGE

und seine Familie aufgebend, in den Wald begibt. Eine Person aber,
die unter dem heuchlerischen Mantel der Rechtschaffenheit darin
fehlt, ihre Begierden aufzugeben (selbst wenn sie im Wald lebt),
wird mit den tödlichen Fesseln des grimmigen Herrn des Todes ge-
bunden. (– Nakula zu Yudhiṣṭira)

]

Die richtige Ausführung dieser ewigen Pflichten: die Verehrung der
Devas, das Studium der Vedas, die Zufriedenstellung der Pitṛs wie
auch achtungsvolle Dienste zum spirituellen Lehrer – dies wird die
härteste aller Entsagungen genannt.

]

Entsagung ist das höchste Gut der Lebewesen. Die Wurzel von Ent-
sagung ist Selbstbeherrschung und Ausgeglichenheit. Durch Entsa-
gung erlangt man alle Dinge, die man sich wünscht. Durch Entsa-
gung erreicht man das Wesen, das das Universum erschuf.

]

Durch Entsagung erlangt man alles, was man sich nur vorstellen
kann. Entsagungen werden sogar höher eingestuft als die Herrschaft
über die drei Welten. Durch richtig ausgeführte Entsagung kann
man Befreiung erlangen.

]

Durch Entsagung sind die Ṛṣis befähigt, die Vedas ständig zu studie-
ren. (– Vyāsa zu Śukadeva)

]

Entsagungen sind für alle bestimmt. Durch Entsagungen gelangt der
selbstbeherrschte Mann zu den himmlischen Regionen. Durch Ent-
sagung erschuf der mächtige Vater aller Lebewesen (Brahmā) alle
Dinge.2

]

2 Brahmā nahm 100 himmlische Jahre tapasya auf sich, bevor er die Welt
erschaffen konnte.



18. Der Wert der Entsagung 209

Alles ist durch Entsagung erreichbar. Alles ruht auf Entsagung. Ent-
sagung ist die Wurzel großer Glückseligkeit. Jene Männer, die ihren
Körper aufgeben, nachdem sie harte Entsagungen auf sich genom-
men haben, erreichen den Status von Halbgöttern. (– Indra zu
Śṛṇvavati, die Entsagungen auf sich genommen hatte, um ihn zum Ge-
mahl zu bekommen)

]

Wissen ist das Merkmal von Entsagung. Deshalb sollte ein intelligen-
ter Mensch Entsagung üben mit dem Ziel, sich Wissen anzueignen.
Der Mann, der Entsagung übt und Wissen besitzt, der alle Dualitä-
ten als auch Krankheit, Alter und Tod transzendiert, erreicht das
höchste Ziel. (– Brahmā)

]

Die Wurzel aller Aneignung ist Entsagung. Was immer schwierig zu
erlangen, zu erlernen, zu besiegen und zu durchbrechen ist, kann
durch Entsagung erreicht werden, denn Entsagung ist unaufhaltsam.
Jemand, der sich mit Alkohol berauscht, jemand, der einen Brāh-
maṇa tötet, jemand, der stiehlt und jemand, der einen Embryo tötet,
kann von dieser Sünde durch richtig ausgeführte Entsagung (Buße)
gereinigt werden. (– Brahmā)



24. Du, o Kṛṣṇa, bist unsere Zuflucht
In den folgenden bemerkenswerten Zitaten wird die Herrlichkeit der
Höchsten Persönlichkeit Gottes, der von seinen zahllosen Geweihten
mit Kṛṣṇa, Govinda, Janārdana, Hari, Nārāyaṇa, Vāsudeva, Keśava,
Mādhava und vielen anderen Namen entsprechend seiner Eigenschaf-
ten angesprochen wird, gepriesen. Diejenigen, die ihn ständig verehren
und bei ihm allein Zuflucht suchen, sind ebenfalls glorreich. Die Geweih-
ten des Herrn sind die am meisten vom Glück begünstigten Lebewesen,
wie wir von Bhīṣma, Vaiśampāyana, Yudhiṣṭira und anderen Heiligen im
Mahābhārata erfahren.

In den Schriften wird die Höchste Persönlichkeit Gottes auch als Bha-
gavān bezeichnet, was bedeutet, „jemand, der alle sechs Reichtümer
in Vollkommenheit besitzt“. Diese Reichtümer sind: unbegrenzte Schön-
heit, unbgrenzte Stärke, unbegrenzter Ruhm, unbegrenztes Wissen,
unbegrenzter Reichtum und unbegrenzte Entsagung. Kṛṣṇa bedeutet
„allanziehend“. Der Höchste Herr wirkt durch seine sechs Reichtümer
auf alle Lebewesen anziehend.

Wenn durch das Hören über die Taten und die Herrlichkeit Śrī Bha-
gavāns und seiner Geweihten (wie z. B. der Pāndavas) der Spiegel des
Bewusstseins gereinigt wird vom Staub materieller Verlangen, und die
höchste Realität sich ungetrübt darin spiegeln kann, entsteht zuerst Zu-
neigung zum transzendentalen Herrn, die sich dann durch hingebungs-
vollen Dienst allmählich zu reiner Liebe entfaltet. Das ist das höchste
Ziel. Für den, der diese Liebe in seinem Herzen erweckt hat, gibt es
nichts mehr zu gewinnen in dieser Welt. Das ist die Essenz des Mahāb-
hārata.

Im Mahābhārata wird auch der ewige Vāsudeva beschrieben, der
sechs Füllen besitzt. Er ist der Wahre und Gerechte, der Reine und
Heilige, das ewige brahman, die Höchste Seele, das wahre unver-
gängliche Licht, dessen göttliche Taten von Weisen und Gelehrten



24. Du, o Kṛṣṇa, bist unsere Zuflucht 231

erörtert werden, von dem alles Existierende und Nicht-Existierende,
die Prinzipien der Entstehung und des Fortschritts, Geburt und Tod
und Wiedergeburt ausgehen.

]

Eine Pilgerreise zu allen heiligen Orten auf der Erde und Waschun-
gen in allen heiligen Gewässern erzeugen nicht solch große Ver-
dienste wie ein Gespräch, das Nārāyaṇa zum Inhalt hat. Wir fühlen
uns gänzlich geheiligt und von all unseren Sünden befreit, nachdem
wir von Anbeginn diesem sündenreinigenden Gespräch über Hari,
dem Herrn des Universums, zugehört haben. (– Janamejaya zu
Vaiśampāyana)

]

Viṣṇu ist die Seele aller Lebewesen. Wie könnte man Viṣṇu has-
sen, da man dadurch doch sein eigenes Selbst hassen würde? (–
Vaiśampāyana)

]

Der Person, auf die Nārāyaṇa seinen mitleidsvollen Blick wirft, ge-
lingt es, zu erwachen. Niemand kann allein durch seinen Wunsch
erwachen (aus dem Traum des materiellen Daseins).

]

Jene Personen, deren Sicht von Dunkelheit beeinträchtigt ist, kön-
nen nicht verstehen, dass Nārāyaṇa die Höchste Seele ist, die das
ganze Universum durchdringt. Jene weisen Personen, die Autoritä-
ten der Schriften sind, sagen, dass Nārāyaṇa derjenige ist, dem von
allen achtungsvolle Verehrung gebührt.

]

Jemand, der den Nektar getrunken hat, der in der Hingabe zu Hari
besteht, wird frei von jeglicher Furcht.

]

Yudhiṣṭira sagte: „Die Lebewesen werden fast alle ständig in irgend-
einer Weise durch verschiedene Dinge geplagt. Sag mir, o Großva-
ter, in welcher Weise man all diese Schwierigkeiten überwinden



232 II. ZITATE UND DIALOGE

kann.“ Bhīṣma antwortete: „Diejenigen, die Nārāyaṇa, den Höchs-
ten Herrn aller Lebewesen, diesen Ursprung und Zerstörer des Uni-
versums, mit Hingabe verehren, überwinden alle Schwierigkeiten.
Dieser Kṛṣṇa hier mit Augen rot wie der Lotos, gekleidet in gelbe
Gewänder, ausgestattet mit starken Armen – dieser Kṛṣṇa, der unser
Gönner, Bruder, Freund und Verwandter ist, ist Nārāyaṇa, dessen
Herrlichkeit niemals vergeht.“

]

Wenn man sich nur einmal vor Kṛṣṇa verneigt, ist das so gut, als
hätte man zehn Pferdeopfer ausgeführt. Der Mann, der zehn Pferde-
opfer ausgeführt hat, ist nicht von wiederholter Geburt befreit. Der
Mann aber, der sich vor Kṛṣṇa verneigt, entkommt dem Kreislauf
von Geburt und Tod.

]

Dann sprach Baladeva, weiß und groß wie der Gipfel von Kailāsa,
bedeckt mit Girlanden aus Waldblumen und in blaue Gewänder ge-
kleidet und stolz und berauscht von einem Getränk, die folgenden
Worte: „Ihr hirnlosen Männer, was könnt ihr tun, wenn Janārdana
ruhig sitzt? Ohne zu wissen, was er denkt, brüllen wir vergeblich
im Zorn. Lasst den hochherzigen Kṛṣṇa seinen Vorschlag machen
und führt dann sofort aus, was er wünscht.“ (– Nachdem Arjuna
Subhadrā entführt hatte)

]

Yudhiṣṭira, der nicht geneigt war, das Opfer auszuführen, dachte an
Kṛṣṇa, diesen Verfolger aller Sünder, als die Person, die am meisten
geeignet war, eine Entscheidung in dieser Angelegenheit zu treffen,
da er Ihn als die beste aller Personen kannte, als im Besitz von un-
messbarer Energie, als denjenigen, der aus freiem Willen unter den
Menschen Geburt nahm. Der Sohn Pāṇḍus dachte an Kṛṣṇas gött-
liche Taten und kam zu dem Schluss, dass es nichts gäbe, das Er
nicht ausführen könne. Dann sandte Yudhiṣṭira einen Boten zu die-
sem Meister aller Lebewesen und ließ Segnungen und Worte über-



24. Du, o Kṛṣṇa, bist unsere Zuflucht 233

bringen, die ein Mann, älter in Jahren, einem jüngeren überbringen
lassen mag. (– vor dem Rājasūya-Opfer)

]

„In kurzer Zeit wirst du deine Feinde überwältigt haben, o Pāṇḍava.
O Unbesiegbarer, du hast Nārāyaṇa als deinen Helfer. Du kannst
von niemandem besiegt werden, noch nicht einmal vom Träger des
Donnerkeils selbst.“ (– Durgā zu Arjuna; erschien am Himmel als
Arjuna ihr Gebete dargebracht hatte)

]

„Was soll ich sagen, o Keśava? Du bist in jeder Hinsicht meine höchs-
te Autorität.“ (– Yudhiṣṭira zu Kṛṣṇa)

]

„In der Tat, Kṛṣṇa ist die Seele Arjunas und Arjuna ist die Seele
Kṛṣṇas, und was immer Arjuna sagt, wird Kṛṣṇa sicher ausführen.
Und Kṛṣṇa ist fähig, den Himmel selbst für Arjuna aufzugeben, und
Arjuna ist fähig, sein Leben für Kṛṣṇa zu opfern.“ (– Duryodhana
zu Dhṛtarāṣṭra)

]

„Lass den gepriesenen Kṛṣṇa sagen, ob ich zu tadeln bin, wenn ich
jede Vorstellung von Frieden aufgebe oder ob ich die Pflicht mei-
ner Kaste, zu kämpfen, aufgeben soll. Dieser Satyaki, diese Cedis,
die Andakas, die Vṛṣṇis, die Bhojas, die Kukuras, die Sṛnjayas nah-
men alle den Rat Kṛṣṇas an und töteten ihre Feinde und erfreuten
ihre Freunde. Die Vṛṣṇis und die Andakas, an deren Spitze Ugrasena
steht, wurden die Könige von Kaśi und erlangten Reichtum, weil sie
Kṛṣṇa, diesen Wunscherfüller, als ihren Bruder erhielten, der seine
Segnungen über sie ergießt wie die Wolken Wasser über alle Le-
bewesen, wenn die heiße Jahreszeit vorüber ist. So groß ist dieser
Kṛṣṇa! Ihn solltest du als den Richter über allen Wohlstand oder
überhaupt aller Taten kennen. Kṛṣṇa ist uns sehr lieb, und er ist der
Erlauchteste aller Männer. Ich missachte niemals, was Kṛṣṇa sagt.“
(– Yudhiṣṭira zu Sañjaya, der ihm davon abriet, zu kämpfen, weil er



234 II. ZITATE UND DIALOGE

meinte, Yudhiṣṭira würde dann seine religiösen Verdienste verlieren.)
]

Und der Sohn Kuntīs umarmte diese beste aller Personen, die nie-
mals aus Verlangen oder Zorn oder Furcht oder Gier den geringsten
Fehl beging, dessen Geist immer ausgeglichen ist, der der Habgier
ein Fremder ist, der mit Moral vertraut und mit großer Intelligenz
und Weisheit ausgestattet ist, der die Herzen aller Lebewesen kennt
und der Herr aller ist, der jede Tugend besitzt und der das glückver-
heißende Zeichen auf seiner Brust trägt1. (– Yudhiṣṭira umarmt
Kṛṣṇa vor Kṛṣṇas Aufbruch von Kampilya nach Hastināpur)

]

„O Lotosäugiger, Du bist die innerste Seele aller verkörperten Lebe-
wesen. Welchen Nutzen hätte es also, Dir von der Freude zu erzäh-
len, die ich in Deiner Gegenwart empfinde?“ (– Vidura zu Kṛṣṇa,
der ihn vor den Friedensverhandlungen in seinen Gemächern im Palast
der Kurus in Hastināpur besucht.)

]

„Damit nicht unfromme, feindselige und törichte Personen sagen,
Kṛṣṇa unternahm – obwohl fähig dazu – keinen Versuch, den Krieg
zwischen den Kurus und den Pāndavas zu verhindern, bin ich hier-
hergekommen. Auf der anderen Seite sollten sie nicht versuchen,
mir Schaden zuzufügen, denn alle Könige der Erde zusammen sind
vor mir wie eine Herde Rehe vor einem wütenden Löwen.“ (–
Kṛṣṇa zu Vidura)

]

„Bisher habe ich niemals irgendjemanden um etwas gebeten, noch
nicht einmal die Götter. Die Devas achten mich dafür bei Opfern. Ich
werde gehen und den Schutz Viṣṇus suchen, des Herrn der drei Wel-
ten, den Schutz Kṛṣṇas, der großen Zuflucht aller, die mit Schutz ge-
segnet sind. Mich vor ihm niederwerfend, verehre ich diesen Höchs-

1 Die śrīvatsa genannte Locke, die die Brust des Herrn schmückt



24. Du, o Kṛṣṇa, bist unsere Zuflucht 235

ten aller Asketen, den ewigen Kṛṣṇa, von dem aller Reichtum und
alle Genüsse, die die Götter und Asuras besitzen, ausgehen.“2

]

„Du, o Kṛṣṇa, bist unsere Zuflucht, du bist unser Herr und du bist
unser Führer.“ (– Yudhiṣṭira zu Kṛṣṇa)

]

„Die Stärke und Schwäche von allem im Universum und die Absich-
ten einer jeden Person hier sind dem tugendhaften Keśava wohlbe-
kannt. Erfahren oder unerfahren im Umgang mit Waffen, alt oder
jung – lasst denjenigen den Führer meiner Streitmächte sein, den
Kṛṣṇa für geeignet hält. Er ist die Wurzel unseres Erfolges oder un-
serer Niederlage. In Ihm liegen unser Leben, unser Königreich, unser
Reichtum und unsere Not, unser Glück und unser Leid. Er ist der Len-
ker des Schicksals und der Schöpfer. In Ihm gründet die Erfüllung
unserer Wünsche. Lasst deshalb denjenigen den Führer unseres Hee-
res sein, der von Kṛṣṇa ernannt wird.“ (– Yudhiṣṭira, als es darum
geht, den General für die Armee der Pāndavas zu bestimmen)

]

„In der Tat, es ist so wie Nārada sagte: Sieg ist Kṛṣṇa innewohnend.
Sieg folgt Mādhava. Govinda besitzt unbegrenzte Energie. Selbst in-
mitten unzähliger Feinde kann ihm nichts geschehen.“ (– Arjuna
zu Yudhiṣṭira, der besorgt war über die Macht der Kurus)

]

„Es ist so, wie du sagst, o Starkarmiger. All diese zusammen sind
nicht fähig, deiner Macht zu widerstehen. Ich bin sicher, immer zu
bekommen, was ich wünsche, wenn du auf meiner Seite stehst. O
Beste aller siegreichen Personen, ich kann selbst die Halbgötter mit
Indra an der Spitze überwältigen, wenn ich dich, o Govinda, als
meinen Beschützer habe.“ (– Yudhiṣṭira zu Kṛṣṇa)

]

2 Siehe Teil III, 6. „Guru-dakṣiṇā“



236 II. ZITATE UND DIALOGE

Viṣṇu ist das eine große Element, das sich in viele Formen erwei-
tert hat. Er durchdringt die drei Welten. Er ist die Seele aller Dinge.
Seine Herrlichkeit kennt kein Ende. Er ist es, der das Universum
genießt.

]

Jene Personen werden niemals irgendeine Niederlage erleiden, die
den Herrn des Universums verehren, diese Gottheit, die ungeboren
ist und strahlenden Glanz besitzt, die der Ursprung oder die Ursache
des Universums ist, die unwandelbar ist und die Augen besitzt so
groß und so schön wie Lotosblütenblätter.

]

Der Mensch, der Zuflucht sucht bei Vāsudeva und sich ihm hingibt,
wird von allen Sünden befreit und erreicht das ewige brahman. Die-
jenigen, die Vāsudeva ergeben sind, werden niemals von irgendei-
nem Übel überwältigt. Sie werden befreit von der Furcht vor Geburt,
Krankheit, Alter und Tod. Weder Zorn, noch Missgunst, noch Hab-
gier, noch Verwirrung der Intelligenz findet man in jenen Menschen,
die diesem Höchsten aller Lebewesen hingegeben sind.

]

Indemman dieses unsterblicheWesen immermit Liebe und Hingabe
verehrt, über ihn meditiert, seine Herrlichkeit preist, sich vor ihm
verneigt und Opfer für ihn ausführt, – in der Tat, indem man immer
Viṣṇu preist, der ohne Anfang und ohne Ende ist, der der Herr al-
ler Welten ist und der der Meister und Lenker des Universums ist,
wird man aller Sorgen ledig. Dies ist die beste aller Religionen: den
lotosäugigen Vāsudeva ständig mit Hingabe zu verehren und seine
Herrlichkeit zu lobpreisen. (– Bhīṣma)

]

Von Freude erfüllt sprachen diese Ṛṣis noch einmal zu Kṛṣṇa: „O
Madhusūdana,3 bitte zeige dich uns immer wieder zu allen Zeiten.

3 „Töter des Dämons Madhu“



24. Du, o Kṛṣṇa, bist unsere Zuflucht 237

O Mächtiger, der Himmel selbst kann uns nicht so sehr beglücken
wie dein Anblick.“

]

Dem Mann, der den Schutz Keśavas sucht, wird es gelingen, Großes
und Sieg und den spirituellen Himmel zu erreichen. Er wird ein Leh-
rer der Religion und der religiösen Pflichten sein und große religiöse
Verdienste erlangen.

]

Wenn ihr ihn seht, habt ihr die Besten der Devas gesehen. Auch ich
neige ehrerbietig meinen Kopf vor diesem Herrn des Universums,
diesen Großvater aller Welten, diesen mächtigen riesigen Wilde-
ber.4 Die Personen, die ihm treu ergeben sind, werden befreit von
allen Nöten und von aller Furcht, entsprechend dem Grad ihrer Hin-
gabe.

]

Mit der Person, mit der der lotosäugige Vāsudeva zufrieden ist, sind
auch alle Halbgötter mit Brahmā an der Spitze zufrieden.

4 Einst tötete Viṣṇu in der Form eines riesigen Wildebers den mäch-
tigen Dämon Hiraṇyakṣa und rettete die Erde, die in das Wasser des
Garbhodaka-Ozeans gefallen war, indem er sie mit seinen Hauern aufhob.
Der Garbhodaka-Ozean füllt die untere Hälfte des Universums. Die Plane-
ten befinden sich darüber.



25. Die Herrlichkeit des Mahābhārata
Den Abschluss des zweiten Teils dieses Buches bilden Zitate, die das
Mahābhārata rühmen und die Segnungen verkünden, die diejenigen
erhalten, die dieses Werk hören bzw. lesen oder anderen erzählen.

* * *
Die Sünden, die wir täglich mit unseren Sinnen und unserem Geist
begehen – bewusst oder unbewusst –, werden alle zerstört, wenn
man das Mahābhārata hört (bzw. liest). (– Vaiśampāyana zu Ja-
namejaya)

]

Das Mahābhārata ist genauso eine Mine von Edelsteinen wie das
weite Meer oder der Berg Meru.

]

Jemand, der das höchste Gut erreichen will, sollte das Bhārata mit
großer Aufmerksamkeit hören. Man sollte jeden Tag aus dem Mahā-
bhārata hören. Man sollte die Herrlichkeit des Bhārata jeden Tag
preisen. Das Bhārata ist sündenreinigend und heilig. Man erlangt Be-
freiung durch das Bhārata. Jemand, der die Herrlichkeit des Mahā-
bhārata, der Erde, der Kuh, der Göttin Sarasvatī, der Brāhmaṇas und
Keśavas verkündet, muss niemals Leid ertragen. In den Vedas, dem
Rāmāyana und dem heiligen Bhārata wird Hari am Anfang, in der
Mitte und am Ende besungen. Jemand, der das höchste Ziel errei-
chen will, sollte aus Schriften hören, in denen hervorragende Aus-
sagen über Viṣṇu gemacht werden. Diese Abhandlung ist heiligend.
Sie ist mit allen religiösen Früchten ausgestattet. Sie ist der höchste
Indikator, was Pflichten betrifft. Jemand, der Wohlstand anstrebt,
sollte diese Abhandlung hören. Alle Sünden werden durch das An-
hören (bzw. Lesen) des Bhārata zerstört wie Dunkelheit von der auf-
gehenden Sonne. Jemand, der Viṣṇu hingegeben ist, erlangt durch



25. Die Herrlichkeit des Mahābhārata 239

das Hören des Bhārata die Früchte, die man durch das Hören der
Purānas erlangt. Durch das Hören des Mahābhārata gelangt man
mit Sicherheit zu Viṣṇu. Frauen, die sich Kinder wünschen, sollten
das hören, was den Ruhm Viṣṇus verbreitet. Jemand, der das Bhāra-
ta hört oder es anderen vorträgt, wird von allen Sünden gereinigt
und gelangt schließlich in das Reich Viṣṇus. Ein solcher Mann erret-
tet seine Ahnen bis zur elften Generation.

]

Das Mahābhārata ist eine Quelle des Wissens. Es umfasst die vier
Vedas und wird in allen drei Welten gelehrt.

]

Das Studium des Mahābhārata ist eine fromme Handlung. Derjenige,
der auch nur eine Zeile eines Verses mit Vertrauen liest, hat alle
seine Sünden zerstört. (– Sūta Gosvāmī)

]

Der gelehrte Mann, der diesen Veda Vyāsas anderen erzählt, erlangt
großen Gewinn. Dies mag sogar die Sünde des Tötens eines Embryos
oder ähnlich schwere Sünden zerstören. Der Mann, der mit Achtung
und Vertrauen täglich diesem heiligen Werk Gehör schenkt, erlangt
langes Leben, Berühmtheit und wird nach dem Tod zu den himmli-
schen Planeten erhoben.

]

Als einst die Halbgötter dasMahābhārata auf eine Schale einer Waa-
ge und die vier Vedas auf die andere legten, um herauszufinden,
welches schwerer wiegt, zeigte es sich, dass das erstere schwerer
wog. Von diesem Zeitpunkt an wurde es das Mahābhārata („das
große Bhārata“) genannt. Weil der Inhalt von schwerwiegenderer
Bedeutung ist, wird es Mahābhārata genannt. Jemand, der seine Be-
deutung kennt, wird von allen Sünden befreit.

]

Jemand, der die vier Vedasmit all ihren Aṅgas undUpaniṣaden kennt,
aber nicht diese Geschichte (das Bhārata), kann nicht als weise an-



240 II. ZITATE UND DIALOGE

gesehen werden. Vyāsa von unermesslicher Intelligenz bezeichnete
das Mahābhārata auch als eine Abhandlung über dharma, artha, kā-
ma und mokṣa.

]

Diejenigen, die dieser Geschichte zugehört haben, können es nicht
ertragen, etwas anderes zu hören, genauso wie man es nicht ertra-
gen kann, das Krächzen von Krähen zu hören, wenn man einmal
den süßen Ruf des männlichen Kokila-Vogels gehört hat.

]

Wie die drei Welten sich aus den fünf Elementen zusammensetzen,
so gehen die Inspirationen aller wahren Poeten von diesem hervor-
ragenden Werk aus. Alle Poeten lieben das Mahābhārata wie Diener
ihre Meister aus hoher Geburt lieben.

]

Diese heilige Geschichte erweckt im Herzen des Hörers das Verlan-
gen nach Befreiung.

]

Wie sündhaft auch immer eine Person sein mag, wenn sie diese Ge-
schichte hört, entkommt sie all ihren Sünden wie die Sonne Rāhu
entkommt (wenn die Sonnenfinsternis vorüber ist).

]

Jemand, der diese heilige Geschichte immer hört, erlangt Reinheit
des Herzens. Das Glück, das man erreicht, wenn man zu den himmli-
schen Planeten erhoben wird, ist kaum vergleichbar mit dem Glück,
das man durch das Hören dieser Geschichte erlangt.

]

Jemand, der einem anderen eine Kopie des Mahābhārata gibt, weil
er darum gebeten wurde, gibt in der Tat die ganze Erde mit ihren
Ozeanen.



Geschichten, die die Weisen erzählen

Im dritten Teil dieses Buches findet der Leser Geschichten aus alter Zeit,
die von verschiedenen Weisen den Pāṇḍavas oder Duryodhana oder an-
deren Personen zur Belehrung oder zum Trost etc. erzählt werden. Man-
che der Geschichten klingen zu phantastisch und fabelhaft, um wahr zu
sein. Aber darauf kommt es nicht wirklich an. Es geht um die Vermittlung
von spirituellem Wissen, von Wissen, das unbedingt nützlich und glück-
verheißend ist für den Empfänger. Zum besseren Verständnis der The-
men, die in den Stories behandelt werden, empfiehlt es sich, zuvor Teil II
studiert zu haben.

Indra sagte: „Wahrlich, aufgrund deiner Seelenstärke bist du heu-
te unbewegt in der Not. Welche Person würde noch Vertrauen in
seinen Körper oder die Objekte des Verlangens setzen, nachdem
sie die Flüchtigkeit aller Dinge im Universum erkannt hat? Wie
du weiß auch ich, dass das Universum nicht ewig ist und dass es
im Feuer der Zeit brennt. Jeder wird von der Zeit heimgesucht.
Alle Dinge werden in der Pfanne der Zeit gebraten.“

— aus „Balis Gleichmut“ (Śānti-Parva, Kap. 227)



9. Wundersame Begebenheit auf einem
Kremationsfeld

Yudhiṣṭhira sagte: „Hast du, o Großvater, jemals einen Menschen
gesehen oder von ihm gehört, der wieder lebendig wurde, nachdem
er vom Tod überwältigt worden war?“
Bhīṣma antwortete: „Höre diese Geschichte, die sich in Naimiṣā-

raṇya zutrug. Einst bekam ein Brāhmaṇa nach großen Schwierigkei-
ten einen Sohn mit großen Augen. Aber schon nach wenigen Jahren
starb der Sohn an einer Kinderkrankheit. Die Eltern und Verwandten
gingen mit dem Kind auf den Armen laut klagend zur Leichenver-
brennungsstätte. Dort wurde das tote Kind von einem zum anderen
gereicht, und jeder drückte es an seine Brust. Bei der Erinnerung an
die süße Stimme und die gebrochenen Worte ihres Lieblings wur-
den sie noch bekümmerter und begannen bitterlich zu weinen und
brachten es nicht fertig, das tote Kind auf den Boden zu legen.
Ein Geier wurde durch ihr Klagen herbeigerufen und sagte fol-

gende Worte zu ihnen: ‚Geht fort und zaudert nicht, die ihr nur ein
Kind aufgeben müsst. An diesem Platz sind im Laufe der Zeit schon
tausende von Männern und Frauen von ihren Verwandten zurück-
gelassen worden. Seht nur, das ganze Universum ist Wohl und Weh
unterworfen. Verbindung und Trennung wechseln sich ab. Diejeni-
gen, die zum Krematorium kommen, um einen toten Verwandten
hier zu lassen, und diejenigen, die aus Verzweiflung bei diesen toten
Körpern sitzen bleiben, verschwinden selbst aufgrund ihrer eigenen
Taten, wenn ihre ihnen zugemessene Lebenszeit abgelaufen ist. Es
hat keinen Nutzen, noch länger in diesem Krematorium herumzu-
lungern, diesem schrecklichen Platz, der voller Geier und Schakale
ist, auf dem Haufen von Knochen herumliegen und der jedes Lebe-
wesen mit Schrecken erfüllt. Ob Freund oder Feind, noch niemals ist
jemand zum Leben zurückgekommen, nachdem er einmal von der



9. Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld 347

Macht der Zeit überwältigt worden ist. Das ist das Schicksal aller
Lebewesen. In dieser Welt der Sterblichen muss jeder, der geboren
wurde, sterben. Wer soll einen Toten zum Leben erwecken, der auf
dem Weg ist, den ihm der höchste Zerstörer zugewiesen hat? Die
Sonne wird sich gleich hinter die Asta-Hügel zurückziehen. Gebt
eure Zuneigung für dieses Kind auf und geht nach Hause.‘
Als die Leute diese Worte des Geiers gehört hatten, schien ihr

Kummer zu vergehen. Sie legten das tote Kind auf den Boden und
lenkten ihre Schritte aus dem Krematorium. In diesem Moment kam
ein Schakal, schwarz wie ein Rabe, aus seiner Höhle und sprach die
Leute folgendermaßen an: ‚Ihr Verwandte dieses verstorbenen Kin-
des habt sicher keine Zuneigung. Die Sonne steht noch am Himmel,
ihr Narren! Gebt euren Gefühlen ohne Furcht freien Lauf. Die Stun-
de ist glückverheißend. Dieser Junge mag zum Leben zurückkom-
men! Warum wollt ihr das Kind hier auf dem Krematorium lassen
und davongehen mit Herzen aus Stahl, ohne jedes Gefühl für euren
Liebling? Wirklich, ihr habt keine Zuneigung zu diesem Kind, das
euch mit seinen süßen Worten zu erfreuen pflegte. Seht nur, welche
Zuneigung selbst Vögel und Tiere zu ihren Jungen haben. Wie die
Ṛṣis, die ihre Opfer niemals aus Verlangen nach Gewinn oder Beloh-
nung ausführen, so kümmern sich die Eltern von Vögeln, Tieren und
Insekten mit Zuneigung um ihre Kinder, ohne dafür jemals irgend-
etwas zu erhalten. Ihre Kinder kümmern sich nicht um sie, wenn sie
alt sind, und dennoch sind die Eltern traurig, wenn sie ihre Kleinen
nicht mehr sehen. Wo in der Tat ist Zuneigung in Menschen? Bleibt
hier und vergießt Tränen für diesen Erhalter eures Geschlechts und
betrachtet ihn noch ein bisschen länger mit Zuneigung. Wie könnt
ihr einfach so von der Seite dieses mit Blumengirlanden bekränzten
Jungen gehen?‘
Als die Leute die Worte des Schakals hörten, kamen sie zurück.

Dann sagte der Geier: ‚Weh, ihr Männer mit schwachem Geist, war-
um kommt ihr zurück, bewegt von den Worten eines grausamen



348 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

gemeinen Schakals, der keine Intelligenz besitzt? Warum klagt ihr
für diese bewegungslose Verbindung aus fünf Elementen, in der die
Seele nicht mehr anwesend ist? Warum klagt ihr nicht über euer
eigenes Selbst? Führt harte Bußen aus, durch die es euch gelingen
mag, euch von euren Sünden zu reinigen. Durch Bußen kann alles er-
reicht werden. Was nutzen Klagen? Unglück wird mit dem Körper
geboren. Infolge dieses Unglücks ist dieser Junge dahingegangen
und hat euch in Kummer gestürzt. Reichtum, Kühe, Gold, wertvolle
Edelsteine, Kinder – alles hat seine Wurzeln in Entsagung. Entsa-
gung ist das Resultat von yoga. Das Maß an Wohl und Weh, das ein
Lebewesen erfährt in diesem Leben, ist von den Handlungen frühe-
rer Leben abhängig. Jeder wird mit seinem Maß an Glück und Leid
geboren. Der Sohn wird nicht für die Taten seines Vaters gebunden
und der Vater nicht für die Taten seines Sohnes. Durch die eigenen
guten und schlechten Taten gebunden, müssen alle auf dieser ge-
meinsamen Straße reisen. Führt eure Pflichten aus und vermeidet
unredliche Taten. Verehrt die Brāhmaṇas und die Götter gebührend
nach den Richtlinien der Schriften. Werft Sorge und Trauer von
euch und gebt diese elterliche Zuneigung auf. Lasst das Kind hier
liegen und verlasst jetzt schnell diesen Ort. Der Handelnde allein
genießt die guten und schlechten Früchte seiner Taten. Was haben
die Verwandten damit zu tun? Verwandte lassen einen verstorbenen
Verwandten hier und verlassen dann den Platz. Mit Tränen in den
Augen gehen sie davon und ihre Zuneigung zum Toten schwindet
dahin. Weise oder dumm, reich oder arm – jeder wird von der Zeit
überwältigt. Was nutzen Klagen? Warum klagt ihr für einen Toten?
Die Zeit ist der Herr eines jeden, und seiner eigenen Natur gehor-
chend betrachtet er alle mit gleichen Augen. In der Blüte der Jugend
oder in hilfloser Kindheit, im Alter oder im Leib der Mutter – jeder
ist ein Gegenstand der Verfolgung durch den Tod. Das ist in der Tat
der Lauf der Welt.‘
Der Schakal sagte: ‚Wehe, die Zuneigung zu eurem verstorbenen



9. Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld 349

Kind und euer Kummer haben sich verringert durch dieWorte dieses
unintelligenten Geiers! Seine wohlgewählten mit Gleichmut durch-
setzten Worte haben euch überzeugt, und nun geht ihr zurück zur
Stadt und gebt eure Zuneigung auf. O weh, ich dachte, dass der
Kummer, den laut klagende Menschen im Krematorium für ein to-
tes Kind empfinden, dem der Kühe gleicht, die ihre Kälber verloren
haben. Seit heute, jedoch, verstehe ich, was das Maß des Kummers
von Menschen ist. Als ich ihre große Zuneigung sah, habe ich selbst
Tränen vergießen müssen! Es scheint jedoch, dass ihre Zuneigung
nicht stark ist. Man sollte sich immer aufs Beste bemühen; dann er-
langt man Erfolg durch Schicksal. Bemühung und Schicksal vereint
erzeugen Früchte. Man sollte sich immer voller Hoffnung bemühen.
Wie kann man Glück erlangen durch Verzweiflung? Objekte des Ver-
langens mögen durch Entschlossenheit gewonnen werden. Warum
geht ihr dann so herzlos davon? Wohin geht ihr? Lasst doch die-
sen Sohn eurer Lenden, diesen Erhalter eurer Sippe nicht in dieser
Wildnis zurück. Bleibt hier, bis die Sonne untergegangen ist und das
Zwielicht erscheint. Dann mögt ihr diesen Jungen mit euch nehmen
oder bei ihm bleiben.‘
Der Geier sagte: ‚Ihr Männer, ich bin jetzt volle tausend Jahre

alt, aber ich habe noch niemals eine tote Kreatur – männlich oder
weiblich oder doppelgeschlechtlich – nach dem Tod wieder leben-
dig werden sehen. Manche sterben in früher Kindheit, während sie
noch auf allen Vieren kriechen, manche in der Jugend und manche
im Alter. Das Glück aller Lebewesen einschließlich der Tiere und
Vögel ist unbeständig. Die Lebensdauer aller beweglichen und unbe-
weglichen Kreaturen ist schon von Geburt an festgelegt. Jeden Tag
lassen Menschen mit bekümmerten Herzen ihre Frauen und Lieb-
linge an diesem Platz zurück. Lasst diesen leblosen Körper liegen,
der steif ist wie ein Stück Holz. Warum verlasst ihr diesen Körper
nicht, dessen Leben bereits in einen neuen Körper getreten ist? Eu-
re Zuneigung ist bedeutungslos, und dieses Umarmen des Kindes ist



350 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

fruchtlos. Er sieht nicht mit seinen Augen und hört nicht mit seinen
Ohren. Lasst ihn hier und geht unverzüglich fort. Meine Worte mö-
gen euch vielleicht grausam erscheinen, aber sie sind inWirklichkeit
sehr vernünftig und stehen in direkter Beziehung zur Religion der
Befreiung (mokṣa). Geht jetzt nach Hause.‘
Bewegt von den weisen Worten des Geiers machten sich die Leute

bereit, dem Krematorium den Rücken zu kehren. Kummer verdop-
pelt sich im Angesicht seines Objektes und der Erinnerung an seine
Taten; dies hatten die Leute verstanden aus den Worten des Geiers,
und so entschlossen sie sich, den Platz zu verlassen.
Gerade zu dieser Zeit kammit schnellen Schritten der Schakal und

blickte auf das tote Kind. Der Schakal sagte: ‚Warum verlasst ihr auf
Bitten des Geiers dieses Kind, das mit Schmuckstücken geschmückt
ist und das fähig ist, seinen Ahnen den Opferkuchen darzubringen?
Wenn ihr es aufgebt, werden weder eure Zuneigung noch diese jäm-
merlichen Klagen zu einem Ende kommen. Stattdessen wird sich
euer Kummer noch vergrößern. Man sagt, dass das tote Kind eines
Brāhmaṇas wieder lebendig wurde, nachdem Śrī Rāmacandra einen
Śūdra namens Sambuka getötet und Rechtschaffenheit wieder her-
gestellt hatte.1 In ähnlicher Weise starb der Sohn des königlichen

1 Während Śrī Rāmacandras Herrschaft in Ayodhyā gab es keinen vorzeiti-
gen Tod in seinem Königreich. Es geschah jedoch, dass eines Tages ein Brāh-
maṇa zum Hofe Rāmacandras kam und sich über den verfrühten Tod seines
Sohnes beklagte. Śrī Rāma begann sofort nach der Ursache zu forschen. Es
wurde vermutet, dass irgendeine sündhafte Handlung in irgendeinem Win-
kel Ayodhyās den Tod verursacht hätte. Sehr bald entdeckte Rāma einen
Śūdra namens Sambuka, der in einem tiefen Wald asketische Entsagungen
auf sich nahm. Der König trennte ihm sofort den Kopf vom Leib, da der
Śūdra kein Recht hatte, dies zu tun. Sobald Rechtschaffenheit wiederherge-
stellt war im Lande, wurde der Brāhmaṇajunge wieder lebendig. Dazu ist
noch zu bemerken, dass eine Person, die vom höchsten Herrn selbst – und
Rāmacandra ist eine Inkarnation Viṣṇus – getötet wird, Befreiung erlangt.



9. Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld 351

Weisen Śveta vorzeitig. Aber dem Monarchen gelang es, das Kind
durch seine Tugendhaftigkeit wieder zu beleben. In gleicher Weise
mag vielleicht ein Weiser oder ein Gott deinen Wunsch erfüllen und
euch sein Mitleid erzeigen, die ihr so herzzerreißend weint.‘
Nach diesen Worten des Schakals lenkten die von Kummer über-

wältigten Leute ihre Schritte zurück. Sie nahmen einer nach dem
anderen das Kind auf den Schoß und ergingen sich in reichlichen
Klagen. Von ihren Klagen gerufen kam der Geier wieder zu dem
Platz und sprach zu ihnen.
Er sagte: ‚Warum badet ihr dieses Kind mit euren Tränen? Warum

drückt ihr es mit euren Händen? Auf Befehl des grimmigen Königs
der Gerechtigkeit (Yamarāja), wurde das Kind in den Schlaf versetzt,
aus dem es kein Erwachen gibt. Jene, die asketische Verdienste besit-
zen, jene, die Reichtum besitzen, jene, die große Intelligenz besitzen
– in der Tat, alle unterliegen dem Tod. Und dies hier ist der Platz
für die Toten. Ständig bringen Verwandte tausende toter Verwand-
ter – jung und alt – hierher. Dass das Kind zum Leben zurückkommt,
möchtet ihr gerne glauben. Es wird sein Leben nicht zurückgewin-
nen auf Bitten des Schakals. Wenn eine Person einmal gestorben
ist und ihren Körper verlassen hat, wird ihr Körper nicht wieder le-
bendig. Hunderten von Schakalen wird es in hunderten von Jahren
nicht gelingen, durch das Aufgeben ihrer eigenen Körper das Kind
wieder lebendig zu machen. Nur wenn Rudra, oder Kumara, oder
Brahmā, oder Viṣṇu ihm eine Segnung gewähren, kann der Junge
wieder lebendig werden. Weder das Vergießen von Tränen, noch
lange Seufzer, noch viel Klagen werden diesen ins Leben zurück-
bringen. Ich, der Schakal, ihr alle und alle Verwandten dieses Jun-
gen – wir befinden uns mit all unseren religiösen Verdiensten und
Sünden auf dem gleichen Pfad, auf dem dieser wandelt. Aus diesem

Dass der Śūdra Askese übte und dass ihm diese Gnade zuteil wurde, lässt
schließen, dass er keine gewöhnliche Person war.



352 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Grunde sollte man andere nicht verletzen und Sünde, Falschheit,
harte Worte, und Verhalten, das andere stört, vermeiden. Trachtet
bedachtsam nach Rechtschaffenheit, Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit,
Mitleid, Ernsthaftigkeit und Ehrlichkeit. Diejenigen begehen Sünde,
die sich nicht um ihre Väter, Mütter, Verwandte und Freunde küm-
mern, während sie leben. Was könnt ihr tun mit eurem Weinen für
einen Toten, dessen Augen nicht mehr sehen, und der sich nicht
mehr bewegt?‘
Auf diese Worte hin machten sich die Leute von Trauer überwäl-

tigt auf den Weg nach Hause und ließen den Leichnam auf dem
Krematoriumsfeld zurück.
Der Schakal sagte: ‚O weh, schrecklich ist die Welt der Sterbli-

chen! Sie ist voller Eitelkeit und Falschheit, voller Beschuldigungen
und übler Nachrichten. Kein Lebewesen kann hier entkommen. Und
die Lebensdauer eines jeden ist kurz. Geliebte Freunde verlassen
ständig den Schauplatz. Beim Betrachten dieses Geschehnisses, das
Kummer und Schmerz vergrößert, ist mir diese Welt der Menschen
unlieb geworden. O weh, Schande über euch, ihr Menschen, die ihr
auf des Geiers Bitten euer Kind verlasst. Ihr grausamen Kerle, wie
könnt ihr einfach weggehen und jede elterliche Zuneigung aufge-
ben, nachdem ihr die Worte eines sündhaften Geiers gehört habt?
Auf Glück folgt Leid, und auf Leid folgt Glück. In dieser Welt, die
von Freude und Leid umhüllt ist, existiert keines dieser beiden un-
unterbrochen. Ihr Menschen von geringem Verständnis, wohin geht
ihr ohne dieses schöne Kind, diesen Sohn, der ein Schmuckstück eu-
res Geschlechtes ist? Wahrlich, ich kann den Gedanken, dass dieses
schöne Kind lebt, nicht aus meinem Geist bannen. Er wird sicher
zum Leben zurückkommen. Ihr, die ihr von Kummer wegen des to-
ten Kindes betrübt seid, werdet an diesem Tag sicher Glück erlangen.
Ihr Unvernünftigen, ihr wollt nach Hause gehen und das Kind hier
liegen lassen, weil ihr nur an eure eigene Bequemlichkeit denkt.‘
So wurden die Verwandten des verstorbenen Kindes von diesem



9. Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld 353

sündhaften Schakal, diesem Bewohner des Krematoriums, der jede
Nacht auf der Suche nach Blut umherschlich, mit ansprechenden
Worten überredet zu bleiben.
Der Geier sagte: ‚Schrecklich ist dieser Platz, diese Wildnis, in

der man die Schreie von Eulen hört, und in der sich Geister, Yakṣas
und Rākṣasas herumtreiben. Beendet eure Riten und geht nach Hau-
se. Werft den Leichnam weg und verschwindet, bevor die Sonne
untergeht und bevor die Dunkelheit hereinbricht. Schakale heulen
furchterregend. Habichte stoßen ihre schrillen Schreie aus. Löwen
brüllen. Die Sonne sinkt. Die Bäume des Krematoriums nehmen eine
bläuliche Farbe an durch den Rauch der Leichenfeuer. Die fleisch-
fressenden Bewohner dieses Platzes schreien rasend vor Hunger. All
diese schrecklichen Kreaturen, die diesen furchtbaren Ort heimsu-
chen, werden euch gar bald angreifen. Ihr befindet euch in großer
Gefahr. In der Tat, wenn ihr gegen eure Vernunft, den falschen und
fruchtlosen Worten des Schakals Gehör schenkt, werdet ihr mit Si-
cherheit alle zerstört werden.‘
Der Schakal sagte: ‚Bleibt wo ihr seid! Solange wie die Sonne

scheint, gibt es selbst in dieser Einöde nichts zu befürchten. Bleibt
hoffnungsvoll hier, bis die Sonne untergegangen ist. Ergeht euch
ohne Furcht in Klagen und fahrt fort damit, das Kind zuneigungs-
voll zu betrachten. Diese Wildnis mag furchtbar erscheinen, aber es
droht euch keine Gefahr. In Wirklichkeit bietet diese Wildnis einen
Anblick der Ruhe und des Friedens. Was sind euch die Worte des
Geiers wert? Wenn ihr euren Verstand verwirren lasst durch seine
grausamen und harten Reden, wird euer Kind niemals wieder leben-
dig!‘
Der Geier sagte dann, dass die Sonne untergegangen sei, und der

Schakal sagte, dass dem nicht so sei. Beide, der Geier und der Scha-
kal, fühlten die Qualen des Hungers und redeten deshalb die Leute
auf ihreWeise an. Erschöpft von Hunger und Durst machten sie Erör-
terungen mit Bezug auf die Schriften. Bewegt von den süßenWorten



354 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

des Vogels und des Tieres, die beide Weisheit besaßen, wünschten
die Verwandten einmal zu gehen und ein anderes Mal zu bleiben.
Zuletzt warteten sie dort bitter klagend. Sie wussten nicht, dass das
Tier und der Vogel, die beide geschickt darin waren, ihre eigenen
Ziele zu verfolgen, sie nur verwirrt hatten.
Während der Geier und der Schakal noch diskutierten und die

Leute ihnen zuhörten, erschien die große Gottheit Śaṅkara (Śiva),
von seiner Gemahlin Umā gedrängt, mit Tränen des Mitleids in den
Augen auf dem Platz. Er sagte: ‚Ich bin Śaṅkara, der Gewährer von
Segnungen.‘ Die Menschen warfen sich vor ihm nieder und erwider-
ten: ‚Unseres einzigen Kindes beraubt, sind wir alle dem Tod nahe.
Bitte gib uns unser Leben wieder, indem du unseren Sohn lebendig
machst.‘ Śaṅkara sprengelte etwas Wasser über den Leichnam und
das Kind wurde wieder lebendig. Dann verneigten die Menschen
sich vor dem Gott und verließen, mit Erfolg gekrönt, in großer Freu-
de den Platz. Durch beharrliches Hoffen und feste Entschlossenheit
und die Gnade des großen Gottes erhält man die Früchte seiner Ta-
ten unverzüglich. Noch während die Leute weinten und jammerten,
trockneten ihre Tränen. In kurzer Zeit erhielten sie die Gnade Śaṅ-
karas, ihr Kummer verflog, und sie wurden glücklich.“

— Śānti-Parva, Kap. 153



10. Die Kraft der Treue
Einst gab es einen tugendhaften frommen König unter den Madras.
Er war stets den brāhmaṇas ergeben, großmütig und wahrhaftig. Er
hatte seine Sinne unter Kontrolle, und er liebte es, Opfer auszufüh-
ren. Er war beim ganzen Volk beliebt. Der Name des Königs, dem das
Wohl aller Lebewesen am Herzen lag, war Aśvapati. Leider hatte Aś-
vapati keinen Sohn, und als er alt wurde, bekümmerte ihn dies sehr.
Um Nachkommen zu erhalten, unterwarf er sich dem Brahmacarya-
Gelübde und nahm nur wenig Nahrung zu sich. Er opferte täglich
zehntausend Gaben im Feuer zur Göttin Sāvitrī. Achtzehn Jahre lang
folgte er diesen Gelübden, dann war Sāvitrī mit ihm zufrieden.
Sie erschien in verkörperter Form im Agnihotra-Feuer und sprach

die folgenden Worte: „Du hast mich erfreut mit deiner Keuschheit,
deiner Reinheit, Selbstbeherrschung und all deinen Bemühungen
und deiner Verehrung! Erbitte dir eine Segnung, o König. Du solltest
jedoch niemals Tugendhaftigkeit missachten.“
Aśvapati sagte: „Um Tugendhaftigkeit zu erlangen, habe ich all

dies getan. O Göttin, mögen mir viele Söhne, meines Geschlechtes
würdig, geboren werden. Ich bitte um diese Segnung, o Göttin. Die
Zweimalgeborenen haben mir versichert, dass es hohe Verdienste
mit sich bringt, Nachkommen zu haben.“
Sāvitrī erwiderte: „O König, deine Absichten waren mir bekannt,

und ich habe mit dem Großvater (Brahmā) darüber gesprochen.
Durch die Gunst des aus dem Lotos Geborenen wird dir sehr bald
eine hervorragende Tochter geboren werden. Sei damit zufrieden.
Ich sage dir dies im Namen des Großvaters.“
Der König kehrte in seine Hauptstadt zurück und nach einiger Zeit

wurde seine älteste Königin schwanger. Als die Zeit reif war, gebar
sie ein lotosäugiges Mädchen. Da sie das Mädchen durch die Gunst
der Göttin Sāvitrī bekommen hatten, nannten sie es Sāvitrī. Sāvitrī



356 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

wuchs heran und war schön wie Śrī (die Glücksgöttin) selbst. Ihre
Taille war schmal und ihre Hüften breit. Von ihrem Körper ging ein
Glanz wie von Feuer aus, und die Leute, die sie sahen, dachten: ‚Wir
haben eine Göttin gesehen‘. Bald erreichte das Mädchen ihre Puber-
tät, und es war Zeit, sie zu vermählen. Aber wegen ihrer starken
Energie bat niemand um ihre Hand.
Eines Tages, nachdem Sāvitrī gefastet und gebadet und die Gott-

heit ihrer Familie verehrt hatte, begab sie sich zu ihrem hochherzi-
gen Vater. Sie brachte seinen Füßen Achtung dar und überreichte
ihm eine Blume, die der Gottheit geopfert worden war und stand
mit gefalteten Händen an der Seite des Königs. Der König wurde
traurig, als er seine Tochter sah, die die Pubertät erreicht hatte und
die in Schönheit Śrī glich, aber von niemandem als Ehefrau begehrt
wurde. Aśvapati sagte: „Tochter, die Zeit ist gekommen, um dich ei-
nem Manne zu geben. Jedoch fragt niemand nach dir. Suche dir des-
halb selbst einen Ehemann, der dir in Tugenden gleicht. Höre, was
ich die Zweimalgeborenen habe sagen hören: ‚Der Vater, der seine
Tochter nicht vermählt, kommt zu Unehren. Und der Ehemann, der
seine Frau nicht kennt, während sie in ihrer Pubertät ist, kommt
zu Unehren. Und der Sohn, der seine Mutter nicht beschützt, wenn
ihr Ehemann tot ist, wird auch von Schande überkommen.‘ Mit die-
sen Worten im Herzen suche dir einen Ehemann. Handle in solcher
Weise, dass wir nicht von den Göttern getadelt werden.“
Beschämt verneigte sich die demütige Jungfrau zu ihres Vaters

Füßen. Dann bestieg sie einen goldenen Wagen und fuhr, begleitet
von den alten Ratgebern des Königs, zu den entzückenden āśramas
der königlichen Weisen. Sie verehrte diese Ṛṣis und suchte dann in
allen Wäldern die Besten der Zweimalgeborenen auf und verteilte
Reichtum an sie.
Eines Tages, als der König mit Nārada Muni in Gespräche vertieft

im Palast saß, erschien Sāvitrī, begleitet von den alten Ratgebern
vor ihnen. Sie verneigte sich vor beiden. Nārada fragte den König:



10. Die Kraft der Treue 357

„Wo ist deine Tochter gewesen und was hat sie getan? Warum ver-
mählst du sie nicht, da sie im Pubertätsalter ist?“
Aśvapati sagte: „Aus diesem Grund habe ich sie fortgeschickt, und

nun ist sie zurückgekehrt. Höre von ihr selbst, o himmlischer Heili-
ger, wen sie zu ihrem Gemahl erwählt hat.“
Sāvitrī sagte: „Unter den Śālvas gab es einen tugendhaften König

namens Dyumatsena. Es begab sich, dass er im Laufe der Zeit erblin-
dete. Und dieser König hatte einen einzigen Sohn. Ein alter Feind
des Königs nutzte das Missgeschick Dyumatsenas und beraubte ihn
seines Königreichs. Daraufhin ging der König mit seiner Frau, die
ein Kind an ihrer Brust trug, in den Wald. Der König begann Bußen
und Härten auf sich zu nehmen. Sein Sohn wuchs im Wald zu ei-
nem stattlichen Jüngling heran. Ihn habe ich in meinem Herzen als
meinen Herrn angenommen.“
Bei diesen Worten sagte Nārada: „Wehe, o König, Sāvitrī hat ei-

nen großen Fehler begangen, da sie Satyavān als ihren Herrn erko-
ren hat, obwohl sie ihn nicht kennt. Weil der Vater wahrhaftig in
der Rede ist und auch die Mutter, haben die Brāhmaṇas das Kind
Satyavān („der Wahrhaftige“) genannt.“
„Ist Prinz Satyavān seinem Vater und seiner Mutter ergeben? Be-

sitzt er Intelligenz, Energie und Stärke, Vergebung undMut?“, fragte
der König.
Nārada erwiderte: „In Energie gleicht Satyavān der Sonne, inWeis-

heit Bṛhaspati. Er ist tapfer wie Indra und vergebend wie die Erde
selbst.“
Aśvapati sagte dann: „Ist Prinz Satyavān den Brāhmaṇas ergeben?

Ist er freizügig im Spenden? Ist er großmütig und wohlgeformt?“
Nārada sagte: „Im Geben von Spenden gleicht Dyumatsenas Sohn

König Rantideva. In seiner Hingabe zu den Brāhmaṇas gleicht er
Śivi, dem Sohn Usināras. In Großmut gleicht er Yayāti und in der
Schönheit demMond oder einem der Aśvinis. Er ist selbstbeherrscht,
demütig, tapfer und wahrhaftig, duldsam und bescheiden.“



358 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Aśvapati sagte: „O verehrungswürdiger Heiliger, du sagst, dass
Satyavānmit allen Tugenden ausgestattet ist. Sagmir nun, was seine
Fehler sind, wenn er welche hat.“
„Er hat nur einen Fehler, der alle seine Tugenden überwiegt, erwi-

derte Nārada. Dieser Fehler kann selbst durch die größten Anstren-
gungen nicht beseitigt werden. Er hat nur einen einzigen Fehler: von
heute an in einem Jahr wird Satyavān seinen Körper aufgeben.“1
Als der König diese Worte des Weisen hörte, sagte er zu seiner

Tochter: „Komm, o Sāvitrī, erwähle einen anderen zu deinem Herrn.
Satyavāns Tage sind gezählt.“
Bei diesen Worten ihres Vaters sagte Sāvitrī: „Der Tod kommt nur

einmal, eine Tochter wird nur einmal weggegeben, und nur einmal
sagt eine Person ‚ich gebe dies‘. Diese drei Dinge finden nur einmal
statt. In der Tat, mit kurzem oder langem Leben – ich habe meinen
Gemahl erwählt. Ein zweites Mal werde ich nicht wählen. Zuerst
denkt man über eine Sache nach, dann spricht man darüber und
dann setzt man sie in die Tat um. Dafür bin ich ein Beispiel.“
Nārada sagte dann: „O Bester aller Männer, nichts kann deine

Tochter von ihrem Entschluss abbringen. Keine andere Person be-
sitzt solche Tugenden wie Satyavān. Die Vermählung deiner Tochter
mit Satyavān wird deshalb von mir gebilligt.“
Aśvapati erwiderte: „Was du gesagt hast, o Ehrwürdiger, sollte

niemals missachtet werden, denn deine Worte sind wahrhaftig, und
du bist mein ewiger Lehrer.“
Dann verschwand Nārada in den Himmel,2 und der König begann,

1 Durch seine spirituelle Vollkommenheit konnte Nārada die Zukunft Sa-
tyavāns sehen.
2 Nārada ist ein besonderer himmlischer Ṛṣi, der jederzeit nach seinem
Belieben an jedem Ort des Universums erscheinen kann und der sogar Vai-
kuṇṭha, das spirituelle Königreich Gottes jenseits der materiellen Welt, be-
treten kann. Er ist sozusagen ein transzendentaler Raumfahrer.



10. Die Kraft der Treue 359

Vorbereitungen für die Hochzeit zu treffen. An einem glückverhei-
ßenden Tag begab er sich zusammen mit allen alten Brāhmaṇas und
ṛtvijas3 und Priestern in den Wald zum āśrama des königlichen Wei-
sen Dyumatsena. Er näherte sich dem blinden König zu Fuß gefolgt
von den Zweimalgeborenen. Der rājārṣi saß auf einer Kuśagrasmat-
te unter einem Salabaum. Nachdem Aśvapati den König gebührend
verehrt hatte, stellte er sich vor. Dyumatsena bot seinem Gast einen
Sitz an, reichte ihm arghya und schenkte ihm eine Kuh und fragte
ihn dann nach seinem Begehr.
Aśvapati sagte: „O königlicher Weiser, dieses schöne Mädchen ist

meine Tochter Sāvitrī. Nimm sie bitte entsprechend den Gebräuchen
unserer Kaste als deine Schwiegertochter an.“
Dyumatsena sagte: „Unseres Königreichs beraubt, wohnen wir

jetzt im Wald und leben wie Asketen. Deine Tochter verdient es
nicht, im Wald zu leben. Wie soll sie denn die Härten eines solchen
Lebens ertragen?“
Aśvapati erwiderte: „Meine Tochter weiß genauso wie ich, dass

Glück und Leid kommen und gehen. Diese Worte, die du gebraucht
hast, sind bei jemandem wie mir nicht angebracht. Ich habe mich
aus Freundschaft vor dir verneigt. Es geziemt sich deshalb nicht für
dich, meine Hoffnung zu zerstören. Wir sind gleichwertig und soll-
ten uns verbünden. Nimm deshalb meine Tochter als deine Schwie-
gertochter und die Gemahlin Satyavāns, an.“
Dyumasena sagte: „Ich wollte mich schon früher mit dir verbün-

den, bevor ich meines Königreichs beraubt wurde. Deshalb mag die-
ser Wunsch heute in Erfüllung gehen. Du bist mir in der Tat ein
willkommener Gast.“
Dann ließen die beiden Könige alle Zweimalgeborenen der Sied-

lungen des Waldes zusammenkommen, um an der Hochzeit teil-
zunehmen. Nachdem Aśvapati seine Tochter zusammen mit vielen

3 Priester, die bei Opfern eine bestimmte Aufgabe erfüllen.



360 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

schönen Kleidern und kostbaren Schmuckstücken weggegeben hat-
te, machte er sich in großer Freude auf den Heimweg. Und Satyavān
war sehr froh, eine Frau bekommen zu haben, die alle Tugenden be-
saß, während Sāvitrī ebenfalls hocherfreut war, den Ehemann ihres
Herzens bekommen zu haben. Als ihr Vater abgereist war, legte sie
allen Schmuck ab und kleidete sich in Baumrinde. Und wegen ih-
rer Dienste und Tugenden, ihrer Sanftheit und Selbstbeherrschung
war jeder mit ihr zufrieden. Ihre Schwiegermutter war mit ihr zu-
frieden, weil Sāvitrī ihr diente und sie kleidete und schmückte, und
ihr Schwiegervater war mit ihr zufrieden, weil sie ihn wie einen
Gott verehrte und den Drang der Zunge beherrschte. Sie erfreute
ihren Gatten durch ihre honigsüßen Worte, ihre Geschicklichkeit in
jeder Arbeit, ihre geistige Ausgeglichenheit und ihre Liebe zu ihm.
So nahm sie für einige Zeit im āśrama dieser frommen Menschen
asketische Härten auf sich. Aber die Worte Nāradas waren im Geist
der besorgten Sāvitrī Tag und Nacht gegenwärtig.
Sie zählte die Tage und am vierten Tag vor dem Todestag Satya-

vāns begann sie ein Gelübde auszuführen, bei dem man drei Tage
keine Nahrung zu sich nimmt. Als der alte König von ihrem Gelübde
hörte, wurde er sehr besorgt und sprach zu ihr die folgenden Worte:
„Dieses Gelübde, o Tochter eines Königs, ist äußerst hart, denn es
ist extrem schwierig, drei Tage und Nächte lang zu fasten.“
Sāvitrī antwortete: „Sei unbesorgt, o Vater. Ich werde dieses Ge-

lübde ausführen. Ich versichere dir, dass ich diese Aufgabe mit Ent-
schlossenheit und Ausdauer auf mich genommen habe, und Ausdau-
er und Entschlossenheit sind die Ursache erfolgreich beendeter Ge-
lübde.“
Dyumatsena sagte: „In keiner Weise kann ich dich von der Ausfüh-

rung dieses Gelübdes abhalten. Jemand wie ich sollte dich vielmehr
ermutigen, das Fasten nicht zu brechen.“
Die Nacht vor Satyavāns Tod verbrachte Sāvitrī in großer Pein.

Als die Sonne aufgegangen war, führte sie ihre Morgenriten aus, op-



10. Die Kraft der Treue 361

ferte Gaben im Feuer und dachte all die Zeit ‚heute ist der Tag‘.
Dann verneigte sie sich vor ihrem Schwiegervater und ihrer Schwie-
germutter und allen älteren Brāhmaṇas. Und für das Wohlergehen
Sāvitrīs sprachen alle Asketen dieses Ortes die Segnung aus, dass sie
niemals Witwe werden möge. Sāvitrī nahm diese Worte an, indem
sie in Gedanken sagte, ‚sei es so‘.
Ihr Schwiegervater und ihre Schwiegermutter sprachen dann zu

Sāvitrī, die ruhig in einer Ecke saß, die folgenden Worte: „Du hast
dein Gelübde ausgeführt. Die Zeit ist gekommen, ein Mahl zu dir zu
nehmen.“
Sāvitrī sagte: „Ich werde erst essen, wenn die Sonne untergeht.

Das ist mein Entschluss und mein Gelübde.“
Als sie gesprochen hatte, nahm Satyavān seine Axt und wollte in

den Wald gehen. Und Sāvitrī sagte zu ihrem Gemahl: „Geh nicht
allein. Ich will dich begleiten. Ich kann es nicht ertragen, von dir
getrennt zu sein.“
Satyavān sagte: „Du bist nie zuvor im Wald gewesen. Und die

Waldpfade sind schwer zu begehen. Außerdem bist du geschwächt
durch dein Gelübde. Wie willst du also fähig sein, mich zu Fuß zu
begleiten?“
Sāvitrī erwiderte: „Das Fasten hat mich nicht erschöpft. Ich emp-

finde keine Schwäche, und ich habe mich entschlossen zu gehen.
Bitte bringe mich nicht davon ab.“
Darauf erwiderte Satyavān: „Wenn du gehen willst, werde ich dir

diesen Wunsch erfüllen. Frage aber erst meine Eltern um Erlaubnis,
damit ich mich keines Fehlers schuldig mache.“
Nachdem Sāvitrī von ihren Schwiegereltern die Erlaubnis erhal-

ten hatte, Satyavān begleiten zu dürfen, verließ sie mit ihm den
āśrama. Sie kamen durch bildhaft schöne Wälder, in denen Pfau-
en umherspazierten. Und Satyavān sagte zu seiner lieben Gemahlin:
Sieh nur diese blühenden Bäume überall und diese heiligen Flüsse
mit ihren klaren Strömungen. Aber Sāvitrīs Herz war schwer, und



362 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

sie beobachtete – stets der Worte Nāradas gedenkend und in Erwar-
tung der Todesstunde ihres Gemahls – alle seine Bewegungen.
Satyavān begann dann, Äste zu zerhacken und geriet bald ins

Schwitzen. Sein Kopf schmerzte, und er sagte zu seiner geliebten
Frau: „O Sāvitrī, aufgrund dieser schweren Arbeit schmerzt mein
Kopf und all meine Glieder sind schwer. Ich habe das Gefühl, als ob
mein Kopf von hundert Lanzen durchbohrt wird. Ich muss mich ein
Weilchen hinlegen, denn ich habe keine Kraft mehr zu stehen.“
Sāvitrī setzte sich schnell und legte den Kopf ihres Gemahls auf ih-

ren Schoß. Im nächsten Moment sah sie eine in ein rotes Gewand ge-
kleidete Person mit einem Diadem. Ihr Körper war riesig und leuch-
tete wie die Sonne. Er hatte eine dunkle Hautfarbe und rote Augen
und trug in einer Hand eine Schlinge. Er war schrecklich anzuse-
hen. Er stand neben Satyavān und schaute ihn unentwegt an. Und
als Sāvitrī ihn sah, legte sie den Kopf ihres Gemahls vorsichtig auf
den Boden, stand auf und sprach mit wehleidiger Stimme: „Deiner
übermenschlichen Form nach zu urteilen, bist du ein Gott. O Bester
der Götter, sag mir bitte, wer du bist und was du vorhast, wenn es
nicht ungebührend ist, dich danach zu fragen.“
Die Gestalt antwortete: „O Sāvitrī, du bist deinem Gemahl hinge-

geben, und du besitzt asketische Verdienste. Deshalb rede ich mit
dir. Wisse, dass ich Yama bin. Die Lebensfrist deines Herrn Satyavān
ist abgelaufen. Ich werde ihn deshalb mit dieser Schlinge binden.“
Der Herr der Pitṛs begann dann, ihr alles über seine Absichten

zu erklären. Er sagte: „Dieser Prinz besitzt Tugenden und religiöse
Verdienste. Er verdient es nicht, von meinen Schergen hinweggeholt
zu werden. Deshalb bin ich persönlich gekommen.“4
Yamarāja zog dann eine Person von der Größe eines Daumens

4 Normalerweise überträgt Yamarāja solche Aufträge seinen Dienern. Aber
da Satyavān ein besonders tugendhafter Mensch war und außerdem eine
besonders treue Frau besaß, erschien er persönlich.



10. Die Kraft der Treue 363

aus dem Körper Satyavāns, band sie mit seiner Schlinge und zog in
südlicher Richtung davon. Überwältigt von Schmerz, folgte Sāvitrī
ihm. Yama rief ihr zu: „Kehr um, o Sāvitrī, und führe die Verbren-
nungsriten deines Herrn durch. Du bist frei von jeder Verpflichtung
deinem Herrn gegenüber. Du bist mir so weit gefolgt wie möglich.“
Sāvitrī erwiderte: „Ob mein Gemahl gebunden verschleppt wird,

oder ob er aus eigenem Willen geht, ich folge ihm. Das ist der ewige
Brauch. Durch die Kraft meiner Askese, meiner Achtung vor allen
mir übergeordneten Personen, meiner Hingabe zu meinem Herrn,
meiner Gelübde und auch deiner Gunst, ist mein Gang unbehindert.
Die Weisen haben erklärt, dass man Freundschaft mit jemandem
schließt, wenn man nur sieben Schritte mit ihm zusammen geht.
Aufgrund dieser Freundschaft mit dir, werde ich dir etwas sagen. Hö-
re mir bitte zu. Diejenigen, die nicht selbstbeherrscht sind, erlangen
keine religiösen Verdienste als brahmacārīs, gṛhastas, vānaprasthas
oder sannyāsins. Wahres Wissen ist die Essenz religiöser Verdienste.
Die Weisen betrachten deshalb religiöse Verdienste als das Beste al-
ler Dinge und nicht das Durchlaufen der vier Lebensstände. Durch
das Praktizieren nur eines der vier Lebensstände (āśramas) haben
wir wahre Verdienste erlangt, und deshalb trachten wir nicht nach
einem Leben im dritten oder vierten Stand.“
Als Yamarāja diese Worte hörte, sagte er: „Geh zurück! Deine

vernünftigen Worte haben mich erfreut. Erbitte dir eine Segnung!
Außer dem Leben deines Gatten kann ich dir alles geben, was du
wünschst.“
Sāvitrī sagte: „Gib meinem blinden Schwiegervater, der, seines

Königreichs beraubt, ein Leben der Askese im Wald führt, sein Au-
genlicht zurück und mach ihn stark wie Feuer oder wie die Sonne.“
Yama sagte: „O schöne Dame, ich gewähre dir diese Segnung. Wie

du es gesagt hast, so soll es sein. Aber kehre jetzt um. Du bist müde
und erschöpft von der langen Reise.“
Sāvitrī erwiderte: „Welche Erschöpfung kann ich fühlen in der



364 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Gegenwart meines Gemahls? Das Los meines Gemahls ist sicherlich
auch mein Los. Wo du meinen Gemahl hinträgst, da gehe ich hin.
O Oberhaupt der Himmlischen, höre mich noch einmal an: Nur ein
Moment der Gemeinschaft mit den Frommen ist höchst wünschens-
wert; Freundschaft mit ihnen ist es noch mehr. Und Umgang mit
den Tugendhaften kann niemals fruchtlos sein. Deshalb sollte man
in der Gemeinschaft von Rechtschaffenen leben.“
Yamarāja sagte: „Die Worte, die du gesprochen hast, enthalten

nützliche Unterweisungen, erfreuen das Herz und vermehren selbst
die Weisheit eines Gelehrten. Erbitte dir deshalb, o edle Dame, eine
Segnung außer dem Leben Satyavāns.“
Sāvitrī sagte: „Vor einiger Zeit verlor mein Schwiegervater sein

Königreich. Möge dieserMonarch sein Reich zurückbekommen. Und
möge dieser mir Übergeordnete niemals seine Pflichten aufgeben.“
Dann sagte Yama: „Der König wird bald sein Reich zurückerlan-

gen. Er wird auch niemals von seinen Pflichten abweichen. So habe
ich, o Tochter eines Königs, deinen Wunsch erfüllt. Kehr nun um.
Nimm keine weiteren Schwierigkeiten auf dich.“
Sāvitrī sagte: „Du beschränkst alle Lebewesen durch deine Ver-

ordnungen, und durch deine Verordnungen führst du sie hinweg,
nicht durch deinen eigenen Willen. Deshalb, o Göttlicher, nennen
dich die Leute Yama.5 Bitte vernimm die Worte, die ich dir sage:
Die ewige Pflicht aller Guten anderen Lebewesen gegenüber ist, sie
niemals – weder in Gedanken noch in Worten oder Taten – zu ver-
letzen, sondern Mitleid mit ihnen zu haben. In dieser Welt besitzen
die Menschen keine Hingabe und kein Wissen in dieser Hinsicht. Die
Guten jedoch erweisen selbst ihren Feinden Barmherzigkeit, wenn
sie ihren Schutz suchen.“
Yama sagte: „Deine Worte sind wie Wasser für eine durstige See-

le. Erbitte dir deshalb erneut eine Segnung außer dem Leben Satya-

5 yama bedeutet „Beschränkung“, „Regulierung“



10. Die Kraft der Treue 365

vāns.“
Auf diese Worte antwortete Sāvitrī: „Mein Vater hat keine Söhne.

Dass er einhundert Söhne zeugen möge, die sein Geschlecht fortfüh-
ren, ist die dritte Segnung, die ich erbitte.“
Yamarāja erwiderte: „O gesegnete Dame, dein Vater wird hundert

vortreffliche Söhne bekommen, die die Dynastie deines Vaters fort-
führen werden. Nun, da dein Wunsch erfüllt ist, kehre um. Du bist
weit genug gegangen.“
Sāvitrī sagte: „An der Seite meines Gemahls bin ich mir nicht über

die Länge des Weges bewusst, den ich gegangen bin. Mein Geist
möchte sogar noch weiter gehen. Höre noch einmal meinen Worten
zu, während du voranschreitest. Du bist der mächtige Sohn Vivas-
vats,6 deshalb nennen die Weisen dich Vaivasvata. Und weil du die
Lebewesen gerecht richtest, wirst du der Herr der Gerechtigkeit ge-
nannt. Noch nicht einmal in sein eigenes Selbst setzt man so viel Ver-
trauen wie in die Rechtschaffenen. Deshalb wünscht sich jeder im
besonderen enge Gemeinschaft mit den Rechtschaffenen. Güte des
Herzens allein erweckt das Vertrauen aller Lebewesen. Und deshalb
setzen die Lebewesen ihr Vertrauen besonders in die Rechtschaffe-
nen.“
Diese Worte vernehmend antwortete Yamarāja: „Die Worte, die

du gesprochen hast, o schöne Dame, habe ich niemals zuvor von
irgendjemand anderem gehört. Ich bin hocherfreut über deine Rede.
Nimm eine vierte Segnung an – außer dem Leben Satyavāns – und
gehe dann nach Hause.“
Sāvitrī sagte: „Aus Satyavāns Lenden sollen mir hundert vortreff-

liche Söhne gezeugt werden. Dies ist mein vierter Wunsch.“
Yama erwiderte: „Du sollst, o edle Dame, hundert starke Söhne

bekommen, die dir große Freude bereiten werden. Geh jetzt zurück,
o Tochter eines Königs. Du bist bereits zu weit gegangen.“

6 Vivasvat oder Vivasvān ist ein anderer Name Sūryas, des Sonnengottes.



366 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Sāvitrī sagte: „Die Rechtschaffenen üben sich stets in Tugendhaf-
tigkeit. Und die Gemeinschaft der Frommen mit den Frommen ist
niemals fruchtlos. Auch erwartet den Frommen von den Frommen
keine Gefahr. Und wahrlich, es sind die Rechtschaffenen, die durch
ihre Wahrhaftigkeit dafür sorgen, dass sich die Sonne am Himmel
bewegt. Die Rechtschaffenen erhalten die Erde durch ihre Entsagun-
gen. Von ihnen hängt die Vergangenheit und die Zukunft ab. Des-
halb sind die Rechtschaffenen niemals betrübt in der Gemeinschaft
der Rechtschaffenen. Die Rechtschaffenen fahren damit fort, allen
Lebewesen Gutes zu tun, ohne etwas dafür zu erwarten, da sie wis-
sen, dass dies die ewige Tätigkeit der Rechtschaffenen ist. Ein gu-
ter Rat ist niemals verschwendet an die Guten und Tugendhaften.
Weder erleidet das eigene Interesse noch die Würde einen Schaden
durch das Annehmen solchen Rates. Oftmals werden die Rechtschaf-
fenen die Beschützer aller.“
Yama erwiderte: „Je mehr du solche Worte sprichst, die bedeu-

tungsvoll, honigsüß, moralisch und für den Geist angenehm sind,
desto mehr Achtung empfinde ich vor dir. O du, die du deinem
Herrn so hingegeben bist, bitte um eine unvergleichliche Segnung.“
Sāvitrī sagte daraufhin: „O Gewährer von Ehren, die Segnung, die

du mir bereits gewährt hast, kann ohne die Vereinigung mit meinem
Gemahl nicht offenkundig werden. Deshalb bitte ich dich um die
Segnung, Satyavān wieder zum Leben zu erwecken. Ohne meinen
Gemahl bin ich wie tot. Ohnemeinen Gemahl wünsche ich mir keine
Freude. Ohne meinen Gemahl strebe ich noch nicht einmal nach
einem Leben auf den himmlischen Planeten. Ohne meinen Gemahl
wünsche ich keinen Reichtum. Ohne meinen Gemahl möchte ich
nicht leben. Du selbst hast mir diese Segnung gewährt, einhundert
Söhne zu bekommen, und dennoch schleppst du meinen Gemahl
fort.“
„So sei es“, sprach Vivasvatas Sohn Yama und versicherte ihr, dass

alle Segnungen in Erfüllung gehen würden. Dann begab er sich in



10. Die Kraft der Treue 367

sein Reich zurück, und Sāvitrī ging zu dem Platz, wo der aschgraue
Leichnam Satyavāns lag. Sie setzte sich nieder und legte seinen Kopf
auf ihren Schoß. Satyavān kam wieder zu Bewusstsein und sie zu-
neigungsvoll betrachtend wie einer, der von einer Reise aus einem
fremden Land zurückgekehrt ist, sagte er: „Ich muss lange geschla-
fen haben. Warum hast du mich nicht geweckt? Und wo ist diese
dunkle Person, die mich wegschleppte?“
Sāvitrī erwiderte: „O Bulle unter den Männern, du hast lange ge-

schlafen auf meinem Schoß. Dieser Züchtiger aller Lebewesen, der
verehrenswerte Yama, ist weggegangen. Nun bist du erfrischt, o ge-
segneter Sohn eines Königs. Steh auf, wenn du fähig bist dazu. Siehe,
die Nacht ist tief.“
Satyavān erhob sich und sagte: „O Mädchen mit schlanker Taille,

ich kam hierher, umHolz zumachen und fühlte plötzlich einen hefti-
gen Schmerz in meinem Kopf. Unfähig noch länger auf den Beinen
zu stehen, legte ich mich nieder mit dem Kopf auf deinem Schoß
und schlief ein. An all dies kann ich mich erinnern. Dann war es
dunkel um mich herum, und ich sah mitten in der Dunkelheit eine
leuchtende Person. Wenn du darüber Bescheid weißt, dann sag mir
bitte, ob das ein Traum oder Wirklichkeit war.“
Sāvitrī antwortete: „Die Sonne ist schon lange untergegangen,

und die Nacht ist dunkel. Ich werde dir morgen alles erzählen. Lass
uns jetzt schnell nach Hause gehen. Hör nur das furchtbare Brül-
len der wilden Tiere, die durch den nächtlichen Wald streifen. Das
schreckliche Heulen der Schakale lässt mein Herz in Furcht erzit-
tern.“
Satyavān sagte: „Aufgrund der Dunkelheit hat der Wald eine er-

schreckende Form angenommen, und du wirst nicht fähig sein, den
Weg zu finden.“
Sāvitrī erwiderte: „Wenn du zu schwach bist und nicht gehen

kannst, werde ich ein Feuer entzünden, und wir werden die Nacht
hier zusammen verbringen.“



368 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Satyavān begann zu klagen: „O meine armen alten Eltern. Sicher
machen sie sich große Sorgen um uns. Noch nie bin ich nach der
Dämmerung nach Hause gekommen. Selbst wenn ich einmal etwas
länger wegblieb als gewöhnlich, fragte mein Vater voller Sorge alle
Bewohner der Wald-Āśramas, ob sie mich gesehen hätten. Ich bin
die Stütze meines blinden Vaters und meiner alten Mutter. Sie kön-
nen ohne mich nicht leben. Vorgestern weinten sie die ganze Nacht
aus Sorge, mir könne etwas zustoßen. Ich hasse diesen Schlaf, durch
den ichmeine armeMutter undmeinen alten Vater in solche Schwie-
rigkeiten gebracht habe. Ich will sofort zu ihnen. Ich kann ohne sie
nicht leben.“
Sāvitrī wischte die Tränen von Satyavāns Augen und sagte: „Wenn

ich irgendwelche religiösen Verdienste erworben habe durch Bußen,
Opfer und Spenden, dannmöge diese Nacht meinem Schwiegervater
und meiner Schwiegermutter etwas Gutes bringen.“
Dann legte sie Satyavāns linken Arm um ihre Schulter und ihren

rechten Arm um Satyavāns Schulter, und sie gingen los. Plötzlich
ging der Mond über den Bäumen auf und erhellte den Pfad, den
sie gekommen waren. Satyavān war begierig, schnell nach Hause
zu seinen Eltern zu kommen, und so stolperten sie im Mondschein
voran.
In der Zwischenzeit hatte der mächtige Dyumatsena sein Augen-

licht wiederbekommen, und er suchte zusammen mit seiner Frau
Śaibya überall im Wald, an Flüssen und Seen und bei den āśramas
der Brāhmaṇas nach Satyavān und Sāvitrī. Wann immer sie ein Ge-
räusch hörten, blieben sie stehen in der Hoffnung, Satyavān käme
zurück. Sie liefen umher wie Verrückte. Ihre Füße waren von Dor-
nen zerstochen und bluteten, und ihre Kleider waren zerrissen. Dann
versammelten sich alle Brāhmaṇas,7 um sie und trösteten sie und

7 Unter ihnen befandens ich auch Gautama, Bharadvāja, Daumya, Maṇḍa-
vya und viele andere große Persönlichkeiten, von denen wir im ersten Teil



10. Die Kraft der Treue 369

brachten sie nach Hause. Obwohl die Zweimalgeborenen ihnen vie-
le Geschichten aus vergangenen Zeiten erzählten, fingen die beiden
nach einer Weile an zu klagen: „O weh, o Sohn, o Schwiegertochter,
wo seid ihr?“
Dann sprach ein wahrhaftiger Brāhmaṇa namens Suvarcas: „Wenn

man die Entsagungen, die Selbstbeherrschung und das Benehmen
seiner Frau Sāvitrī in Betracht zieht, kann es keinen Zweifel geben,
dass Satyavān lebt.“
Gautama sagte: „Ich habe alle Vedas studiert und habe große aske-

tische Verdienste erlangt. Ich habe brahmacarya praktiziert und Ag-
ni und alle meine Höhergestellten zufriedengestellt. Mit beherrsch-
tem Geist habe ich alle Gelübde eingehalten und manchmal sogar
nur von Luft gelebt. Durch die Kraft dieser Askese kann ich die Taten
anderer sehen. Seid deshalb versichert, Satyavān lebt.“
Dann meldete sich sein Schüler zuWort. Er sagte: „Worte aus dem

Munde meines Guru können niemals unwahr sein. – Satyavān lebt!“
Ein Ṛṣi sagte: „Die glückverheißenden Merkmale an Sāvitrīs Kör-

per in Betracht ziehend, an denen man erkennen kann, dass sie kei-
ne Witwenschaft ertragen muss, kann es keinen Zweifel geben, dass
Satyavān lebt.“
Apastamba sagte: „Die Art der Stimmen der Vögel und Tiere, die

man in der Stille des Waldes aus allen Richtungen hören kann und
die Tatsache, dass der König sein Augenlicht wiedergewonnen hat,
deuten darauf hin, dass Satyavān lebt.“
Und Dhaumya sagte: „Da dein Sohn mit allen Tugenden geziert ist

und da er von allen geliebt wird und die Merkmale eines langlebigen
Menschen besitzt, gibt es keinen Zweifel, dass er lebt.“
Durch diese Worte der Weisen fühlte sich das Königspaar etwas

getröstet. Bald darauf erreichten Satyavān und Sāvitrī glücklich den
āśrama. Alle waren hocherfreut, sie wiederzusehen, und Gautama

dieses Buches schon gehört haben



370 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

sagte zu Satyavān: „Warum bist du so lang weggeblieben? Deine
alten Eltern und wir alle haben uns große Sorgen um euch gemacht.
Erzähle, was sich zugetragen hat.“
Satyavān erzählte, wie er plötzlich während des Holzhackens Kopf-

schmerzen bekam und so müde wurde, dass er sich hinlegen musste.
Sāvitrī berichtete dann – zum Erstaunen aller – die ganze Geschich-
te, die sich zugetragen hatte, mit Yamarāja und den fünf Segnungen,
die er ihr gewährt hatte.
Am nächsten Morgen versammelten sich die Brāhmaṇas der Sied-

lung, nachdem sie ihre Morgenriten ausgeführt hatten, und priesen
vor Dyumatsena wieder und wieder das große Glück Sāvitrīs. Und es
begab sich, dass eine Menge Leute aus Śālva bei ihnen eintrafen. Sie
erzählten, dass Dyumatsenas Feind zusammen mit seinen Freunden
und Verbündeten von seinem eigenen Minister getötet worden war,
und dass das Volk die Rückkehr des Königs forderte. Sie baten den
König, zu seiner Hauptstadt zurückzukehren und den Thron wieder
zu besteigen.
Dyumatsena verehrte die anwesenden Brāhmaṇas und stieg dann

in die Kutsche, die sie mitgebracht hatten und fuhr mit Śaibya und
Satyavān und Sāvitrī nach Śālva.
Sāvitrī gebar einhundert Söhne, die den Ruhm des Geschlechts

der Śālvas vergrößerten und ebenso gab Mālavi, ihre Mutter, hun-
dert mächtigen Söhnen Geburt. So errettete Sāvitrī durch ihre unver-
gleichliche Treue, ihre Tugendhaftigkeit und ihre Entsagungen sich
selbst, ihren Vater, ihre Mutter, ihren Schwiegervater und Schwie-
germutter und ihren Gemahl aus einer bemitleidenswerten Lage und
wurde für alle die Ursache von großem Glück.

— Vana-Parva, Kap. 291–297



22. Brahmā lobpreist Śrī Viṣṇu
Während der Schlacht von Kurukṣetra, als Großvater Bhīṣma noch der
General der Heere Duryodhanas war, warf der gottlose König seinem
Heerführer mehrmals vor, er würde nicht mit ganzer Kraft kämpfen, weil
er den Pāṇḍavas wohlgesinnt sei. Bei einer solchen Gelegenheit erklärte
Bhīṣma dem verruchten Duryodhana, warum er die Schlacht nicht
gewinnen könne, was ihm zuvor auch schon viele Male von anderen
großen Persönlichkeiten gesagt worden war.

Bhīṣma sprach: „Vor langer Zeit einmal besuchten die Halbgötter
zusammen mit den himmlischen Ṛṣis den Großvater (Brahmā) auf
den Bergen des Gandhamādana. Als der Herr der Geschöpfe bequem
in ihrer Mitte saß, sahen sie einen gleißendenWagen am Firmament
stehen. In dem Wagen saß Viṣṇu. Brahmā und die Halbgötter und
Ṛṣis erhoben sich und verneigten sich mit gefalteten Händen vor
dem Höchsten Herrn und Brahmā richtete folgende Worte an Ihn,
den Brahmās Begleiter nicht richtig erkannten:
‚O du, der du völlig selbstbeherrscht bist, du bist der höchste Meis-

ter des Universums. Du bist Vāsudeva. Deshalb suche ich Zuflucht
bei dir, der du die Seele des yoga und das höchste Göttliche bist.
Alle Ehre sei dir, der du immer für das Wohl der Welt beschäftigt
bist. Alle Ehre sei dir, der du allmächtig bist. Alle Ehre sei dir, der
du große geschwungene Augen hast. O Herr der Vergangenheit, der
Gegenwart und der Zukunft, alle Ehre sei dir, der du die Verkörpe-
rung der Güte bist, der du die Sonne der Sonnen bist. O du Behältnis
zahlloser transzendentaler Eigenschaften, alle Ehre sei dir, der du
die Zuflucht aller Geschöpfe bist.
Du bist Nārāyaṇa, du kannst von niemandem völlig verstanden

werden. Alle Ehre sei dir, dem Träger des Śarṅga-Bogens. Alle Ehre
sei dir, dessen äußere Form das Universum ist. O Herr des Univer-
sums, o du Mächtigarmiger, alle Ehre sei dir, der du stets bereit



22. Brahmā lobpreist Śrī Viṣṇu 453

bist, die Welten zu segnen. O große Schlange (Anantaśeṣa), o riesi-
ger Eber (Śrī Varāha), o urerste Ursache, alle Ehre sei dir, der du
allmächtig bist. O du, der du in gelbe Gewänder gekleidet bist, o
Herr der zehn Himmelsrichtungen, o du Unendlicher, der du unver-
gänglich bist, der du das Manifestierte und das Unmanifestierte bist,
der du der unmessbare Raum bist, alle Ehre sei dir. O du Tiefgrün-
diger, o du Erfüller aller Wünsche, der du ohne Ende bist, der du
der Schöpfer aller Lebewesen bist, alle Ehre sei dir. Alle Ehre sei dir,
der du immer erfolgreich bist, dessen Handlungen immer Weisheit
offenbaren, der du mit Moralität vertraut bist, der du Sieg gewährst.
O du, dessen Wesen geheimnisvoll ist, der du die Seele allen yogas
bist, alle Ehre sei dir. O du, der du keinen anderen Ursprung hast als
dich selbst, o du Segenspender, o du Zerstörer aller Dinge, alle Ehre
sei dir. O du, der du all jenen lieb bist, die das brahman kennen, o du
Beherrscher aller Wünsche, o Höchster Herr, o Alldurchdringender,
o Mächtiger, der du die Elemente in ihrem Urzustand bist, alle Ehre
sei dir. O du, der du die Seele aller religiösen Riten der Vedas bist,
alle Ehre sei dir.
Die Erde repräsentiert deine beiden Füße, die Himmelsrichtun-

gen deine Arme und der Himmel dein Haupt. Die Halbgötter bilden
deine Glieder, und Sonne und Mond sind deine beiden Augen. Aske-
tische Härten und Wahrhaftigkeit aus Moral und religiösen Ritualen
geboren, bilden deine Stärke. Feuer ist deine Energie, der Wind dein
Atem, und das Wasser ist dein Schweiß. Die Zwillings-Aśvinis bilden
deine beiden Ohren, und die Göttin Sarasvatī ist deine Zunge. Die
Vedas sind dein Wissen, und auf dir ruht das Universum. O Herr des
yoga und der yogins, wir kennen dein Ausmaß, deine Größe, deine
Energie, deine Stärke, deine Tapferkeit, deinen Ursprung nicht. O
Gott, o Viṣṇu, mit Hingabe zu dir erfüllt und von dir abhängig, ver-
ehren wir dich immer mit dem Befolgen von Gelübden und Regulie-
rungen als den Höchsten Herrn. Die Gandharvas, Ṛṣis, Devas, Yakṣas,
Rākṣasas, pannagas, Piśācas, Menschen, Vögel, Säugetiere und Rep-



454 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

tilien – sie alle wurden von mir durch deine Gnade geschaffen. O
du, aus dessen Nabel der Lotos sprießt, o du Lotosäugiger, o Kṛṣṇa,
o Zerstörer allen Leids, du bist die Zuflucht aller Lebewesen und du
bist ihr Führer. Durch deine Barmherzigkeit, o Herr, sind die Halb-
götter glücklich; durch deine Barmherzigkeit ist die Erde immer frei
von Schreckensherrschaft gewesen. O Lotosäugiger, bitte nimm Ge-
burt in der Dynastie Yadus, um die Söhne Ditis (Dämonen) zu töten,
die Frommen zu beschützen und um Rechtschaffenheit wieder her-
zustellen. O Herr, bitte nimm, dich selbst erweiternd, Geburt unter
den Menschen, und töte die Asuras zum Wohl der ganzen Welt, und
führe die wahren Prinzipien der Religion wieder ein und gewinne
großen Ruhm. Die Ṛṣis auf der Erde und die Halbgötter, die dir er-
geben sind, besingen ständig deine Herrlichkeit und wiederholen
unablässig deine vielen Namen. Die Zweimalgeborenen besingen
dich als die Brücke der Welt, die keinen Anfang, keine Mitte und
kein Ende hat, und als denjenigen, der unbegrenzte mystische Kraft
besitzt.‘
Als Brahmā den Herrn der Welten mit gebührenden Worten ver-

ehrt hatte, sprach Viṣṇu in einer sanften tiefen Stimme die folgenden
Worte zu Brahmā: ‚Was du wünschst, ist mir schon bekannt, und es
soll genau so geschehen.‘1 Als die strahlende Gottheit dies gesagt
hatte, verschwand sie wieder.
Dann fragten die Ṛṣis, Halbgötter und Gandharvas, erfüllt von gro-

ßem Staunen und großer Neugierde, den Großvater: ‚Wer ist es, der
von dir mit solcher Demut und solch hohen Worten gepriesen wor-
den ist?
Brahmā antwortete: ‚Derjenige, den man mit tat anredet, der der

Höchste ist, der gegenwärtig existiert und der immer sein wird, der
die Seele aller Lebewesen ist und der der große Herr ist, mit dieser
immerwährenden Persönlichkeit sprach ich soeben, ihr Bullen un-

1 vgl. Bhagavad-gīta 4.7



22. Brahmā lobpreist Śrī Viṣṇu 455

ter den Devas. Ich bat den Herrn des Universums, für das Wohl des
Universums unter den Menschen in der Familie Vasudevas Geburt
zu nehmen. Jene starken, schrecklichen Daityas und Rākṣasas, die
in der Schlacht geschlagen wurden,2 haben unter den Menschen Ge-
burt genommen. In der Tat wird der berühmte und mächtige Herr,
begleitet von Nara, auf der Erde erscheinen. Diese uralten und bes-
ten der Ṛṣis, Nara und Nārāyaṇa,3 sind unbesiegbar in der Schlacht
selbst wenn alle Himmlischen zusammen gegen sie kämpfen wür-
den. Diese Ṛṣis von unmessbarer Energie, werden, wenn sie in der
Welt der Menschen Geburt genommen haben, von törichten Men-
schen nicht (als Nara und Nārāyaṇa) erkannt werden.
Derjenige, von dem ich, Brahmā, der Herr des Universums, ent-

sprungen bin, dieser Vāsudeva, dieser höchste Gott aller Welten, ist
eurer Anbetung würdig. Ausgestattet mit großer Energie, und Lo-
tos, Feuerrad, Keule und Muschelhorn tragend, sollte er niemals
für einen Menschen gehalten werden, ihr Besten der Devas. Er ist
das höchste Geheimnis, die höchste Zuflucht, das höchste brahman
und die höchste Herrlichkeit. Er ist die höchste Glückseligkeit und
die höchste Wahrheit. Deshalb sollte Vāsudeva von niemandem als
Mensch missachtet werden. Die Person mit törichtem Verständnis
wird ein Schurke genannt, die aus Missachtung Hṛṣikeśa für einen
Menschen hält. Jemand, der Vāsudeva missachtet, ist beeinflusst
von der Erscheinungsweise der Unwissenheit. Jemand, der diese
göttliche Person, diese Seele der sich bewegenden und sich nicht
bewegenden Geschöpfe, von dem der urerste Lotos sprießt, nicht
kennt, befindet sich unter dem Einfluss der Erscheinungsweise der
Dunkelheit. Jemand, der diesen Träger des Kaustubha-Juwels, die-
sen Zerstreuer der Furcht Seiner Freunde, diesen Hochherzigen, miss-
achtet, versinkt in Dunkelheit. Jeder sollte – all diese Wahrheiten

2 In der letzten großen Schlacht zwischen Devas und Asuras
3 Nara und Nārāyaṇa erschienen als Kṛṣṇa und Arjuna



456 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

völlig verstehend – den Herrn der Welten, Vāsudeva, verehren, o ihr
Besten der Devas.‘“
Bhīṣma fuhr fort: „Nachdem der berühmte Großvater all diese

Worte zu den Halbgöttern und Ṛṣis gesprochen hatte, zog er sich in
sein eigenes Reich zurück. Und die Devas, Gandharvas, Munis und
auch apsarās waren, nachdem sie seinen Worten gelauscht hatten,
mit Freude erfüllt und zogen sich zu ihren jeweiligen Planeten zu-
rück.4 O du, der du die Vedas kennst, ich hörte all dies von Paraśurā-
ma, dem Sohn Jamadagnis, von Mārkaṇḍeya und Vyāsa und auch
von Nārada. Warum sollte man – nachdem man all dies über den be-
rühmten Vāsudeva, den Ewigen Herrn, den Vater des Universums,
gehört hat – diesen Vāsudeva nicht anbeten und verehren? Es war
dir zuvor von großen Weisen verboten worden, gegen die Pāṇḍa-
vas, die von Vāsudeva beschützt werden, in den Krieg zu ziehen. Aus
Torheit konntest du dies nicht verstehen. Ich betrachte dich deshalb
als einen verruchten Rākṣasa. Du bist außerdem von Dunkelheit um-
hüllt. Deshalb hasst du Govinda und Dhanañjaya (Arjuna), denn wer
sonst unter den Menschen würde die göttlichen Nara und Nārāyaṇa
hassen?
Wahrlich, dieser Eine durchdringt das ganze Universum, und er

ist ewig, unwandelbar, der Herrscher, Schöpfer und Vernichter von
allem und das wahrhaft Existente. Er ist es, der die drei Welten er-
hält. Er ist der große Meister, er ist Krieger, er ist Sieg und er ist
Sieger. O König, er ist voller Güte und frei von allen Eigenschaften
der Dunkelheit und Leidenschaft. Wo Kṛṣṇa ist, ist Rechtschaffen-
heit, und wo Rechtschaffenheit ist, da ist Sieg. Er versorgt die Söh-
ne Pāṇḍus durch seine mystische Kraft. Deshalb ist ihnen der Sieg
gewiss. Er ist es, der den Pāṇḍavas immer das richtige Verständ-
nis und Stärke in der Schlacht gibt, und er ist es, der sie immer

4 Dies ist das Zeichen einer spirituell entwickelten Persönlichkeit, dass sie
Freude empfindet, wenn sie von der Herrlichkeit des Höchsten Herrn hört.



22. Brahmā lobpreist Śrī Viṣṇu 457

vor Gefahr beschützt. Er ist es, der alles durchdringt. Er ist es, dem
die Brāhmaṇas, Kṣatriyas, Vaiśyas und Śūdras demütig dienen und
den sie von ganzem Herzen verehren, indem sie ihre vorgeschriebe-
nen Pflichten erfüllen. Er ist es, der mit Saṅkarṣaṇa (Balarāma) am
Ende des dvāpara-yuga erscheint und von Gläubigen mit Hingabe
besungen wird. Es ist dieser Vāsudeva, der Zeitalter nach Zeitalter
die Welten der Halbgötter, alle Städte und Meere und Regionen der
Menschen erschafft.“

— Bhīṣma-Parva, Kap. 65–66



23. Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka
Kṛṣṇa sagte: „Ich habe meinen Vater schon lange nicht mehr gese-
hen. Ich möchte ihn wiedersehen, mit deiner Erlaubnis, o Phalgu-
na.“ Dhanañjaya erwiderte: „Wir werden heute von dieser Stadt
(Indraprastha) nach Hastināpura aufbrechen. Dort will ich unseren
tugendhaften König (Yudhiṣṭira) über deine Absicht informieren.
Dann magst du dich zu deiner eigenen Stadt (Dvārakā) begeben.“
Nach diesen Worten befahl Kṛṣṇa seinem Kutscher Dāruka, die

Pferde vor seinen Wagen zu spannen. Nach kurzer Zeit teilte Dāruka
seinem Meister mit: „Der Wagen steht bereit.“
Dann bestiegen Kṛṣṇa und der Sohn Pāṇḍus den Wagen und die

Reise begann. Während der Fahrt erfreuten die beiden Freunde sich
an angenehmen Gesprächen. Dhanañjaya richtete noch einmal die-
se Worte an Vāsudeva: „Der König (Yudhiṣṭhira) hat durch deine
Gnade gesiegt. Alle seine Feinde wurden getötet, und er hat sein Kö-
nigreich zurückerobert. O Madhusūdana (‚Töter des Dämons Mad-
hu‘), in dir haben die Pāṇḍavas einen mächtigen Beschützer. Mit dir
als unser Boot haben wir den Kuru-Ozean überquert. O du, dessen
spielerisches Kunstwerk das Universum ist, ich erweise dir meine
achtungsvollen Ehrerbietungen. O Seele des Universums, o Bestes
aller Lebewesen im Universum, ich kenne soviel von dir, wie du
mir erlaubst zu kennen. Die Seele einer jeden Kreatur ist ein winzi-
ges Teilchen von dir. Spielerisch erschaffst, erhältst und vernichtest
du das Universum. Dieses ganze Universum mit seinen beweglichen
und unbeweglichen Lebewesen ruht auf dir. Du erschufst die Erde
und den Himmel. Das fleckenlose Mondlicht ist dein Lächeln. Die
Jahreszeiten sind deine Sinne. Der ruhelose Wind ist dein Atem,
und der ewig existierende Tod ist dein Zorn. Die Glücksgöttin ist
deine Gunst. Du bist die Zufriedenheit der Lebewesen. Du bist ih-
re Intelligenz, ihre Vergebung, ihre Neigungen, ihre Schönheit. Du



23. Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 459

bist das Universum mit allen beweglichen und unbeweglichen Ob-
jekten. Wenn Brahmās Tag zuende ist, bist du es, was man Zerstö-
rung nennt. Es ist mir nicht möglich, alle deine Eigenschaften auf-
zuzählen, selbst wenn ich Jahre damit fortfahren würde. Du bist
die individuelle Seele und die Höchste Seele. Ich verneige mich vor
dir, o du, der du Augen wie Lotosblütenblätter hast. Ich habe von
Nārada und Devala und dem Inselgeborenen (Vyāsadeva) und dem
Kuru-Ältesten (Bhīṣma) gelernt, dass dieses Universum auf dir ruht.
Du bist der eine Herr aller Lebewesen.
O Sündloser, ich werde ausführen, was du mich in deiner Gna-

de gelehrt hast. Durch die Macht deiner Intelligenz zeigtest du uns
das Mittel, wie Duryodhana und Karṇa und der sündhafte König der
Sindhus in der Schlacht getötet werden konnten. O Janārdana, ich
werde Yudhiṣṭhira drängen, dich zu entlassen. O Herr, deine Abrei-
se nach Dvārakā findet meine Zustimmung. Bald wirst du meinen
Onkel mütterlicherseits (Vasudeva) und den unüberwindbaren Ba-
ladeva und andere Helden der Vṛṣṇi-Dynastie sehen.“
Als sie die Stadt der Elefanten erreicht hatten, betraten sie mit

fröhlichen Herzen den Palast Dhṛtarāṣṭras. Dort sahen sie König Dhṛ-
tarāṣṭra und Vidura und König Yudhiṣṭhira und Bhīmasena und die
beiden Söhne Madrīs (Nakula und Sahadeva) und den unbesiegten
Satyaki. Vor Dhṛtarāṣṭra und Gāndhārī saßen Prithā (Kuntī), Drau-
padī, Subhadrā und die anderen Frauen der Bharatas. Dann traten
die beiden vor den blinden König Dhṛtarāṣṭra, nannten ihre Namen
und berührten seine Füße. Sie berührten auch die Füße Gāndhārīs
und Prithās und Bhīmas. Nachdem sie ihrerseits von allen anderen
geehrt worden waren und sich nach dem Wohlergehen eines jeden
erkundigt hatten, und es Nacht geworden war, ließ Dhṛtarāṣṭra sie
sich in ihre Gemächer zurückziehen.
Als die Nacht vorüber war, begaben sich die beiden Helden nach

dem Vollzug der Morgenriten zu König Yudhiṣṭhira, dem Gerechten.
Der mächtige Yudhiṣṭhira saß in der Mitte seiner Minister. Sie setz-



460 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

ten sich nieder, nachdem sie vom König, der sehr erfreut war über
sie, die Erlaubnis erhalten hatten. Yudhiṣṭhira sagte zu ihnen: „Ihr
Helden, ihr Besten der Yadu- und Kuru-Dynastie, mir scheint, dass
ihr beiden etwas auf dem Herzen habt. Sprecht es, ohne zu zögern,
aus. Ich werde es erfüllen.“
Phalguna antwortete demütig: „Vāsudeva, o König, ist lange von

zu Hause fort. Er wünscht – mit deiner Erlaubnis – seinen Vater zu
sehen. Lass ihn bitte zur Stadt der Anarttas gehen. Es geziemt sich
für dich, ihm Erlaubnis zu gewähren.“
Yudhiṣṭhira sagte: „O Lotosäugiger, gesegnet seist du. OMadhusū-

dana, reise heute noch nach Dvāravati, um diesen Besten der Sura-
Dynastie zu sehen. Verehremeinen Onkel mütterlicherseits und auch
Baladeva in meinem Namen, wie sie es verdienen. Denke auch täg-
lich an mich und auch an Bhīma und Phalguna und Nakula und
Sahadeva. Wenn du die Anarttas und deinen Vater und die Vṛṣṇis
gesehen hast, dann komm bitte zu meinem aśvamedha-yajña. Brich
also auf und nimm mit, was immer du magst. Durch deine Gnade, o
Keśava, ist diese Erde unter unsere Herrschaft gekommen und alle
Feinde wurden getötet.“
Vāsudeva erwiderte: „O Mächtiger, alle Juwelen, aller Reichtum

und die ganze Erde gehören dir allein. Was immer an Reichtum in
meinem Reich existiert – du bist der Besitzer davon.“
Dann bestieg Kṛṣṇa zusammen mit seiner Schwester Subhadrā

und Satyaki, diesem Helden aus Sinis Geschlecht, mit der Erlaub-
nis Yudhiṣṭhiras und Kuntīs, seiner Tante mütterlicherseits, den Wa-
gen, und sie brachen auf nach Dvārakā, gefolgt von einem langen
Zug von Bürgern Hastināpuras. Arjuna und Bhīma und die Zwillinge
und Vidura – alle folgten Mādhava ein Stück Weges, umarmten ihn
und kehrten zurück zur Stadt. Dann fuhr der unbesiegbare Vernich-
ter feindlicher Massen mit großer Geschwindigkeit nach der Stadt
der Anarttas.
Phalguna folgte Kṛṣṇa lange mit den Augen. Mit großer Mühe



23. Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 461

wandte er seinen Blick von ihm ab und kehrte um. Der unbesiegbare
Kṛṣṇa ließ seinen Blick ebenfalls lange auf Arjuna ruhen. Während
sie fuhren, blies der Wind mit großer Kraft vor ihnen und reinigte
die Straße von Sandkörnern, Staub und Dornen. Vāsava (Indra) ließ
reine duftende Schauer vor dem Träger des Śarṅga-Bogens nieder-
gehen und himmlische Blumen regnen.
Bald kam der mächtige Held in eine Steppe, in der es nur we-

nig Wasser gab. Dort sah er den besten aller Asketen, Uttaṅka, der
unmessbare Energie besaß. Der lotosäugige Held verehrte diesen
Asketen und wurde dann von ihm verehrt. Vāsudeva erkundigte
sich nach seinemWohlergehen. Nachdem Uttaṅka Mādhava mit höf-
lichen Worten geehrt hatte, sprach er: „O Saurin, hast du einen
dauerhaften Frieden zwischen den Kurus und den Pāṇḍavas her-
stellen können, die alle deine Verwandten sind, o Bester der Vṛṣṇi-
Dynastie? Werden alle Könige Glück genießen in ihren jeweiligen
Reichen aufgrund des Friedens, den du herbeigeführt hast? Hat das
Vertrauen, das ich immer in dich hatte, Früchte getragen bezüglich
der Kauravas?“
Kṛṣṇa erwiderte: „Ich versuchte mein Bestes, die Kauravas zur

Vernunft zu bringen. Als es mir durch kein Mittel gelang, eine fried-
volle Lösung herbeizuführen, geschah es, dass ihre Verwandten und
Familienangehörigen den Tod fanden. Wie du sicher weißt, ist es
unmöglich, das zu ändern, was durch die Vorsehung bestimmt wor-
den ist – weder durch Intelligenz noch durch Macht. Die Kauravas
schlugen den Rat Bhīṣmas und Viduras in den Wind. In Kurukṣetra
kämpften sie einer gegen den anderen und wurden Gäste in Yamas
Reich. Alle Söhne Dhṛtarāṣṭras mit ihren Kindern, Freunden und
Verwandten wurden getötet. Nur die fünf Pāṇḍavas blieben übrig.“
Als Uttaṅka dies hörte, wurde er zornig und sagte: „O Kṛṣṇa, da

du – obwohl fähig dazu – diese Besten der Kuru-Rasse, die deine
Verwandten waren, nicht errettet hast, werde ich dich verfluchen.
Da du sie nicht mit Gewalt vom Kampf zurückgehalten hast, o Töter



462 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Madhus, werde ich dich im Zorn verfluchen.“
Vāsudeva erwiderte: „O Nachkomme Bhṛgus, höre, was ich dir

jetzt sage. Nimm meine Entschuldigung an. O Uttaṅka, du bist ein
Asket. Nachdem du meine Worte, die sich auf die Seele beziehen,
gehört hast, magst du mich verfluchen. Kein Mensch ist fähig, mir
zu schaden durch ein paar asketische Verdienste. O Bester aller As-
keten, ich möchte nicht, dass alle deine Bußen zerstört werden. Du
besitzt ein großesMaß an Entsagung. Du hast deinenGuru und deine
Eltern zufriedengestellt. O Bester aller Zweimalgeborenen, ich weiß,
dass du die Regeln des brahmacarya seit deiner Kindheit befolgt hast.
Ich wünsche deshalb nicht, den Verlust oder die Verminderung dei-
ner asketischen Verdienste herbeizuführen, die du mit so viel Pein
erworben hast.“1
Vāsudeva fuhr fort: „Wisse, dass die drei Eigenschaften sattva, ra-

jas und tamas (Reinheit, Leidenschaft und Dunkelheit) von mir ab-
hängig existieren. Wisse auch, dass die Rudras und die Vasus aus
mir entsprungen sind. In mir sind alle Lebewesen, und ich existiere
in allen. Wisse auch, o Zweimalgeborener, dass alle Daityas, Yakṣas,
Gandharvas, Rākṣasas, Nāgas, Apsaras aus mir entstanden sind. Was
immer existent und nicht-existent, manifestiert oder unmanifestiert,
zerstörbar oder unzerstörbar genannt wird – von all dem bin ich die
Seele. Von allen in den Vedas für die vier varṇas (Gesellschaftsklas-
sen) und die vier āśramas (Lebensstände) vorgeschriebenen Pflich-
ten, bin ich die Seele. Es gibt nichts Höheres als mich, der ich der
ewige Gott der Götter bin. O Nachkomme Bhṛgus, wisse, dass alle
Vedas – von (der Ursilbe, dem Urklang) oṁ ausgehend – mit mir
identisch sind. Wisse, dass ich der Opferaltar bin; Ich bin der So-
masaft, der bei Opfern getrunken wird; Ich bin das caru, das den
Devas geopfert wird; Ich bin das Opfer; Ich bin die Opferhandlung;
Ich bin der Opfernde; und Ich bin havi oder die heilige Gabe, die im

1 Asketische Verdienste schwinden, wenn der Asket jemanden verflucht.



23. Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 463

Feuer geopfert wird. Ich bin es, den der Utgari (Priester) in großen
Opfern mit seinen Hymnen preist. Ich bin es, der in allen Bußriten
mit glückverheißenden mantras und friedenspendenden Segnungen
gepriesen wird. Ich bin der Erbauer des Universums. Wisse, dass
dharma – aus meinem Geist entsprungen – mein ältester Sohn ist.
Das Wesen meines Geistes ist Erbarmen mit allen Lebewesen. Um
dharma zu beschützenmit der Hilfe rechtschaffener Männer, erschei-
ne ich in der Welt. Ich nehme die Form Viṣṇus, Śivas und Brahmās
an. Ich bin der Ursprung und die Zerstörung aller Dinge. Ich bin
unwandelbar. Ich bin der Zerstörer aller sündhaften Lebewesen. In
jedem yuga erscheine ich in verschiedenen Formen, um Rechtschaf-
fenheit wieder herzustellen und meinen Lebewesen Gutes zu tun.
Wenn ich in meiner menschlichen Gestalt erscheine, handle ich wie
ein Mensch. Ich bat die Kauravas inständig, Frieden zu schließen.
Aber da sie ihres Verstandes beraubt waren, weigerten sie sich, mei-
ne Worte anzunehmen. Ich habe sie alle gewarnt vor den Folgen ih-
rer Sturheit. Sie wurden alle in gerechtem Kampf getötet und haben
die himmlischen Planeten erreicht. Darüber besteht kein Zweifel.
Und die Pāṇḍavas haben auch großen Ruhm erlangt.“
Uttaṅka sagte: „Ich weiß, o Janārdana, dass du der Schöpfer des

Universums bist. Dieses Wissen, das ich besitze, ist das Ergebnis dei-
ner Gnade. O du, dessen Ruhm niemals vergeht, mein Herz ist von
Frieden und Freude erfüllt, weil es dir ergeben ist. Wisse, o Bestrafer
der Feinde, dass mein Herz nicht mehr länger geneigt ist, dich zu
verfluchen. Wenn ich, o Janārdana, auch nur ein wenig deiner Gunst
würdig bin, dann zeige mir bitte deine universale Form.“
Zufrieden mit Uttaṅka zeigte der Herr ihm dieselbe Form, die

auch Arjuna auf dem Schlachtfeld gesehen hatte. Uttaṅka sah die
universale Form Vāsudevas, die mit tausenden von Armen ausge-
stattet war. Der Glanz dieser Form glich dem von tausend Sonnen.
Sie füllte alle Himmelsrichtungen. Sie hatte Gesichter überall. Uttaṅ-
ka war von Erstaunen ergriffen und sagte dann: „O du, dessen Werk



464 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

das Universum ist, ich verneige mich vor dir, o Seele des Univer-
sums, o Quelle aller Dinge. Mit deinen Füßen bedeckst du die ganze
Erde und mit deinem Kopf füllst du das Firmament. Das, was zwi-
schen der Erde und dem Firmament liegt, wird von deinem Bauch
ausgefüllt. Deine Arme bedecken jeden Punkt im Umkreis. Bitte zie-
he diese hervorragende und unzerstörbare Form wieder zurück. Ich
möchte dich in deiner ursprünglichenmenschlichen Form sehen, die
auch ewig ist!“
Govinda sagte dann zu Uttaṅka: „Erbitte dir eine Segnung.“ Doch

Uttaṅka wollte keine Segnung. Er sagte: „dass ich diese Form von dir
sehen durfte, ist eine ausreichende Segnung für mich, o Bestes aller
Wesen.“ Kṛṣṇa jedoch sagte noch einmal zu ihm: „Zögere nicht in
dieser Angelegenheit. Dies muss getan werden. Ein Anblick meiner
universalen Form kann nicht fruchtlos sein.“
Uttaṅka sagte: „O Herr, ich muss deinem Willen gehorchen und

wünsche mir deshalb, Wasser zu haben, wann immer mich danach
verlangt. Wasser ist knapp in dieser Einöde.“
Der Höchste Herr zog seine universale Form wieder zurück und

sagte zu Uttaṅka: „Wann immer duWasser brauchst, denke anmich!“
Nach diesen Worten zog er weiter Richtung Dvārakā.
Eines Tages, als der erhabene Uttaṅka sehr durstig war, dachte

er an Kṛṣṇa, dessen Ruhm niemals vergeht. Der intelligente Ṛṣi sah
dann in der Steppe einen nackten schmutzigen Jäger der Caṇḍāla-
Klasse von einer Meute Hunde umgeben. Er sah sehr grimmig aus
und trug ein Schwert und einen Bogen und Pfeile. Der Beste der
Zweimalgeborenen sah Ströme vonWasser aus dem Penis des Jägers
herausfließen. Sobald Uttaṅka an Kṛṣṇa gedacht hatte, sagte der Jä-
ger lächelnd: „O Uttaṅka, hier ist Wasser für dich. Ich sehe, dass du
durstig bist und fühle großes Mitleid mit dir.“ Der Asket aber war
nicht geneigt, dieses Wasser anzunehmen. Er begann sogar Kṛṣṇa zu
tadeln. Der Jäger jedoch sagte mehrmals: „Trink!“ Uttaṅka lehnte
ab und wurde stattdessen sogar zornig. Missachtet von dem hoch-



23. Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 465

herzigen Ṛṣi verschwand der Jäger mit seinen Hunden an Ort und
Stelle. Uttaṅka dachte, Kṛṣṇa hätte ihn mit der Segnung getäuscht.
Bald darauf erschien Kṛṣṇa vor dem Ṛṣi. Uttaṅka sagte zu ihm: „O

bestes aller Lebewesen, es war nicht recht von dir, einem Brāhmaṇa
Wasser in der Form des Urins eines Jägers anzubieten.“
Janārdana beruhigte ihn mit sanften Worten. Er sagte: „Wasser

wurde dir in der richtigen Form angeboten. Aber du konntest es
nicht verstehen. Der Träger des Donnerkeils, Purandara (Indra), wur-
de von mir gebeten, zu deinem Nutzen tätig zu sein. Ich sagte zu
ihm: ‚Gib Uttaṅka Nektar in Form von Wasser.‘ Das Oberhaupt der
Himmlischen erwiderte: ‚Es ist nicht recht, dass ein Sterblicher un-
sterblich werden soll.2 Gewähre Uttaṅka eine andere Segnung.‘ Ich
ersuchte ihn noch einmal, dir Nektar zu geben. Indra sagte dann
nachgebend: ‚Wenn ich ihm Nektar geben soll, werde ich die Form
eines Jägers annehmen und dem Nachkommen Bhṛgus den Nektar
in dieser Form geben. Wenn er den Nektar so nicht annimmt, wird
er ihn unter keinen Umständen von mir bekommen.‘
Nachdem Vāsava diese Übereinkunft mit mir getroffen hatte, er-

schien er vor dir verstellt, um dir Nektar zu geben. Du hast ihn
jedoch missachtet und fortgeschickt, weil du einen Caṇḍāla in ihm
sahst. Du hast einen großen Fehler gemacht. Ich bin noch einmal be-
reit, für die Erfüllung deiner Wünsche zu tun, was in meiner Macht
steht. In der Tat, dein Durst soll gelöscht werden. An jenen Tagen,
o Zweimalgeborener, an denen du nach Wasser verlangst, werden
Wolken prall mit Wasser gefüllt über dieser Steppe erscheinen. Die-
se Wolken, o Nachkomme Bhṛgus, werden dir köstliches Wasser
zum Trinken geben. Wahrlich, diese Wolken werden in der Welt

2 Durch das Trinken von amṛta (Nektar) erlangt man ein sehr langes Leben.
Gemessen an menschlicher Lebensdauer scheinen die Devas unsterblich zu
sein. Sie bekamen den „Nektar der Unsterblichkeit“ einst von Viṣṇu nach
dem Quirlen des Milchozeans (siehe Śrīmad-Bhāgavatam, 8. Canto)



466 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

als Uttaṅka-Wolken bekannt werden.“
Uttaṅka wurde von Freude erfüllt bei den Worten Kṛṣṇas, und

bis auf den heutigen Tag gießen Uttaṅka-Wolken Regen auf dürre
Steppen.

— Aśvamedha-Parva, Kap. 52–55



Anhang



Anleitung zur Aussprache des Sanskrit

Vokale
Die Vokale werden wie folgt aus-
gesprochen:
nicht-diphthongische Voka-
le
a – wie das a in hat
ā – wie das a in haben
i – wie das i in ritten
ī – wie das i in Bibel
u – wie das u in Butter
ū – wie das u in Hut
ṛ – wie das ri in rinnen
diphthongische Vokale
e – wie das e in Eva
ai – wie das ei in weise
o – wie das o in Ohr
au – wie das au in Bauch
ṃ – am Wortende wie das m in
Lampe; im Wortinnern wird der
Anusvara ṃ verschieden ausge-
sprochen:
– als französisch nasalierter Vo-
kal vor Halbvokalen (z. B. saṃ-
vat), Zischlauten (z. B. saṃsāra)
und vor dem „h“ (z. B. saṃhitā=
„sanghita“)
– als Nasal, der zu dem folgenden

Verschlußlaut paßt, z. B. guttu-
ral: sāṃkhya wie „sāṅkhya“, pa-
latal: saṃjayawie „sañjaya“, den-
tal: saṃdhi wie „sandhi“, labial:
saṃpatti wie „sampatti“
Konsonanten
Die Konsonanten werden wie
folgt ausgesprochen:
Gutturale
k – wie im Deutschen
kh – wie in Ekhart
g – wie im Deutschen
gh – wie in wegholen
ṅ – wie in singen
Palatale
c – wie das tsch in Tscheche
ch – getrennt wie im eng.
staunch-heart
j – wie das dsch in Dschungel
jh – getrennt wie im engl. hedge-
hog
ñ – n vor c (z. B. pañca = „pant-
scha“)
Alveolare
ṭ – wie in tönen
ṭh – wie in Rathaus



Anleitung zur Aussprache des Sanskrit 473

ḍ – wie in dann
ḍh – wie in Südhang
ṇ – wie in nehmen
Dentale
t – wie im Deutschen
th – wie in Rathaus
d – wie im Deutschen
dh – wie in Südhang
n – wie in nehmen
Labiale
p – wie im Deutschen
ph – wie im engl. uphill
b – wie im Deutschen
bh – wie in Grobheit
m – wie in Lampe

Semivokale
y – wie j im Deutschen
r – wie in reden („gerolltes“ r)
l – wie in lieben
v – wie w im Deutschen

Sibilante
ś – wie sch in schwarz
ṣ – wie sch in schön
s – wie in fasten

Aspirate
h – wie in helfen
ḥ – tonloses h (wenn ḥ am Ende
eines Wortes steht, wird die vori-
ge Silbe schwach wiederholt)



Textvertonungen

 Werde wieder ein Hund
 Soma für die Zwillings-Aśvinis
 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka

Durch Klicken auf das Lautsprechersymbol sollte die Vertonung
abgespielt werden, wenn ein Media-Player (z.B. VLC) auf deinem
Gerät installiert ist.
Durch Klicken auf einen Titel gelangt man zum entsprechenden
Kapitel im Buch.
(Die Audio-Dateien befinden sich im Ordner audio und können na-
türlich auch von dort abgespielt werden.)



Sanskritglossar: Eigennamen

Abhimanyu – Sohn von Arjuna und Subhadra, Kṛṣṇas Schwester.
Ādityas – Zwölf Halbgötter; Söhne von Aditi und Kaśyapa (Varuṇa,

Vivasvān, Mitra, Indra u.a.)
Agastya – Ein himmlischer Ṛṣi
Agni – Der Halbgott, der über das Feuer herrscht. Ein anderer Na-

me Agnis ist Hutasāna. Die Gaben, die im Feuer geopfert wer-
den, werden von Agni an jene Halbgötter weitergeleitet, für
die das Opfer bestimmt ist. Das Opferfeuer wird auch als der
Mund Viṣṇus bezeichnet, da Viṣṇu der letztliche Genießer al-
ler Opfer ist und die Halbgötter wie Glieder seines Körpers
sind.

Amaravātī – Residenzstadt des Himmelskönigs Indra
Ambhā – wurde zusammen mit ihren beiden Schwestern Ambhāli-

kā und Ambhikā von Bhīṣma als Braut für König Vicitravīrya
entführt.

Ambhikā – Gemahlin König Vicitravīryas und Mutter Dhṛtarāṣṭras.
Ambhālikā – Gemahlin König Vicitravīryas und Mutter Pāṇḍus.
Apsaras – Tänzerinnen und Gesellschaftsmädchen am Hofe Indras,

des Himmelskönigs, und in anderen himmlischen Regionen.
Arjuna – Der Drittälteste der fünf Pāṇḍavas; wurde von Indra mit

Kuntī gezeugt; der Träger des Gāndīva-Bogens. Weitere Na-
men Arjunas sind: Vibhatsu, Dhanañjaya, Savyasācin, Pārtha,
Vijaya, Phalguna, Jiṣṇu, Kirītin, Śvetavāhana, Kṛṣṇa



476 ANHANG

Asuras – Gottlose, athetische Menschen, die die Oberhoheit Viṣṇus
nicht anerkennen oder Ihn verleugnen. Mächtige Asura-Rassen
niederer Planeten führen manchmal Krieg gegen die Halbgöt-
ter (Suras oder Devas), welche in himmlischen Regionen le-
bend das Universum in Übereinstimmung mit dem Willen Viṣ-
ṇus verwalten.

Aśvatthama – Mächtiger Krieger; Sohn Dronācāryas und Kṛpis

Aśvinis (Zwillings-) – Die beiden Ärzte der Halbgötter und Him-
melsbewohner

Avatāra – „jemand, der herabgestiegen ist“, eine Inkarnation Got-
tes

Balarāma – Kṛṣṇas älterer Bruder (bala = spirituelle Stärke, rāma
= Behältnis spiritueller Freude)

Bali – König der Asuras, der einst die Halbgötter besiegte und das
ganze Universum unter seine Herrschaft brachte, dann aber
alles der Persönlichkeit Gottes, Vamanadeva, übergab und so
ein reiner Geweihter des Herrn wurde.1

Bharadvāja – Ein großer Ṛṣi; Vater von Dronācārya

Bharata – Sohn von Duśmanta und Śakuntala; Bharata war ein gro-
ßer König, nach welchem später die Erde benannt wurde (Bhā-
rata-varśa). In seiner Dynastie erschien König Kuru. Deshalb
werden die Kurus auch als Bharatas bezeichnet.

Bhārata-varśa – Indien

1 Viṣṇu war als ein Bruder Indras erschienen, um der Herrschaft der Dä-
monen ein Ende zu bereiten. Vgl. Śrīmad-Bhāgvatam 8. Canto, Kap. 15



Sanskritglossar: Eigennamen 477

Bhīma – Der von Vāyu, demWindgott, gezeugte zweite SohnMahā-
rāja Pāṇḍus und Königin Kuntīs. Er besaß die Kraft von zehn-
tausend Elefanten und war der stärkste Keulenkämpfer seiner
Zeit.

Bhīṣma – Der Sohn von Śāntanu und Gaṅgā; auch „Großvater Bhīṣ-
ma“ genannt, weil er zur Zeit der Pāṇḍavas das älteste le-
bende Mitglied der Kuru-Dynastie war; unterrichtete nach der
Schlacht auf seinem Bett aus Pfeilen König Yudhistira über
varṇāśrama-dharma; großer Geweihter des Herrn.

Bhṛgu – Ein himmlischer Ṛṣi; Sohn Brahmās und Vater Chyavana
Munis

Brahmā – Das höchste Lebewesen im Universum; wird am Anfang
der Schöpfung aus dem Lotos geboren, der aus dem Nabel
Viṣṇus sprießt. Brahmā erschafft auf Anordnung Viṣṇus die
Körper der Lebewesen, die Planeten usw. und wird deshalb
als Schöpfer bezeichnet. Brahmā erschafft, Viṣṇu erhält und
Śiva zerstört das Universum. Weil Brahmā das älteste Lebe-
wesen im Universum ist, wird er manchmal als „Großvater“
bezeichnet.

Bṛhaspati – Der spirituelle Lehrer der Halbgötter
Candra – Halbgott des Mondes; auch Soma genannt
Cāraṇas – Die Bewohner des Planeten Cāraṇaloka
Cyavana – Ein himmlischer Ṛṣi
Daityas – Eine Asura-Rasse; siehe: Asuras
Dakṣa – Auch Prajāpati, der große Erzeuger von Lebewesen, ge-

nannt; hatte 50 Töchter; Vater Ditis und Aditis und Vater Satīs,
die Śrī Śiva zur Gemahlin bekam.



478 ANHANG

Dānavas – Eine Asura-Rasse; siehe: Asuras
Devas – Mächtige Lebewesen, die auf höheren Planeten residieren

und verschiedene Aufgaben in der Verwaltung des Universums
erfüllen und deshalb als Halbgötter bezeichnet werden.

Dhanañjaya – siehe: Arjuna
Dharma – der Herr der Gerechtigkeit – Name Yama(rāja)s
Dhṛtarāṣṭra – Der blinde König der Kurus; Vater Duryodhanas; wur-

de von Vyāsadeva mit Königin Ambhika gezeugt, um die Kuru-
Dynastie fortzuführen, da Ambhikas Gemahl, König Vicitra-
vīrya schon in jungen Jahren starb. Dhṛtarāṣṭra war ein Bruder
Mahārāja Pāṇḍus und Viduras.

Draupadī – Die mit Dhṛṣṭadyumna aus dem Feuer geborene Toch-
ter König Drupadas; die gemeinsame Gemahlin der fünf Söhne
Pāṇḍus. Weitere Namen sind Pañcalī und Kṛṣṇā. Draupadī war
eine Erweiterung der Glücksgöttin, Lakṣmīdevīs.

Drona (Dronācārya) – Sohn des Weisen Bharadvāja; der Waffen-
lehrer der Pāṇḍavas und der Söhne Dhṛtarāṣṭras

Drupada – König von Pañcala; Vater von Dhṛṣṭadyumna und Drau-
padī

Dhṛṣṭadyumna – Der zur Vernichtung Dronācāryas aus dem Feuer
geborene Sohn König Drupadas

Duryodhana – Der stets auf den Reichtum der Pāṇḍavas neidische
älteste Sohn des blinden Königs Dhṛtarāṣṭra; wurde zur Ur-
sache der Vernichtung der Kuru-Dynastie. Und am Ende der
Schlacht von Kurukṣetra wurde er von Bhīma in einem Keu-
lenzweikampf getötet.



Sanskritglossar: Eigennamen 479

Duhśasana – Der älteste der hundert Brüder Duryodhanas
Dvaitavāna – Ein Waldgebiet zwischen den Flüssen Yamunā und

Gaṅgā gelegen, in welchem die Pāṇḍavas einige Jahre ihrer
Verbannung verbrachten.

Dvārakā – Kṛṣṇas Stadt, in der der Höchste Herr mit 16.108 Köni-
ginnen in ebensovielen Palästen lebte und seinen Vaikuṇṭha-
Reichtum entfaltete. Dvārakā lag etwa 600 Kilometer nördlich
von Bombay am Golf von Katsch. Kurz nachdem Kṛṣṇa diesen
Planeten verlassen hatte, versank durch den Willen des Höchs-
ten die Stadt im Meer.

Gandhamādana – Ein Gebirge nordöstlich vom Himālaya und öst-
lich vom goldenen Berg Meru gelegen.2 Yudhiṣṭira, seine Brü-
der und Draupadī erwarteten dort die Rückkehr Arjunas aus
Indras Reich.

Gāndhārī – Die Gemahlin des blinden Königs Dhṛtarāṣṭra; Tochter
des Königs von Gāndhāra

Gandharvas – Die Bewohner des Planeten Gandharva; untergeord-
nete Halbgötter, die sehr geschickt sind in Musik und Tanz
und kriegerische Auseinandersetzungen lieben.

Gāndīva – Der himmlische in den Farben des Regenbogens schim-
mernde Bogen Arjunas, den Arjuna von Varuṇa bekam, bevor
er Agni dabei half, den Kāndava-Wald zu verbrennen.

Gaṅgā – 1. der Fluss Ganges; 2. die Personifikation oder Gottheit
dieses Flusses.

Garuḍa – Der riesige adlerhafte Vogel, der Viṣṇu als Reittier dient

2 Vgl. dazu die Beschreibung von Jambūdvīpa im 5. Canto des Śrīmad-
Bhāgavatam



480 ANHANG

Ghaṭotkaca – Der Sohn Bhīmas und der Rākṣasī Hidimbā
Govinda – „Der den Kühen und den Sinnen Freude schenkt“ (go –

Kühe, Sinne, Land; vinda – “einer, der Freude schenkt“); Name
der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa

Hanuman – Der größte Geweihte der Inkarnation des Höchsten
Herrn, die als Śrī Rāmacandra bekannt ist; Sohn des Wind-
gottes.

Hari – „Derjenige, der alles Unglückbringende aus dem Herzen fort-
nimmt“; ein Name Kṛṣṇas

Hastināpura – „Stadt der Elefanten“; die Residenzstadt der Kuru-
Könige; Hauptstadt der zivilisierten Welt vor 5000 Jahren

Himavat – das Himalaya-Gebirge
Hṛṣīkeśa – „Der Herr der Sinne“; ein Name Kṛṣṇas
Indra – Der König der Devas, der Bewohner von svargaloka, der

himmlischen Planeten; weitere Namen Indras sind: Śakra, Pu-
rāndara.

Indraloka – Der Planet, auf welchem Indra residiert
Indraprastha – Die Stadt der Pāṇḍavas, die Viśvakarma, der Archi-

tekt der Halbgötter, in Kāṇḍavaprastha erbaute.
Janaka – Ein königlicher Weiser; Herrscher von Mithila; Vater von

Sīta, der ewigen Gefährtin Śrī Rāmacandras
Janamejaya – Sohn Parikṣits; vollzog das Schlangenopfer; hörte

das Mahābhārata von Vaiśampāyana
Janārdana – ein Name Kṛṣṇas



Sanskritglossar: Eigennamen 481

Jarāsandha – Wörtl. „zusammengefügt von der Hexe Jarā“; möch-
tiger König von Maghada, der von Bhima getötet wurde, in-
dem er ihn in der Mitte auseinanderriss

Kailāsa – Das Reich Śivas; ein Berg, Ort im Himalaya.
Kali – Der Herr des Kali-Zeitalters (kali-yuga)
Kāmadhenu – siehe: Surabhī
Kamyaka – Ein Waldgebiet nördlich von Hastināpura, in welchem

die Pāṇḍavas einige Jahre in Verbannung lebten.
Kāṇḍavaprastha – Der Landstrich, den die Pāṇḍavas von Dhṛta-

rāṣṭra als ihr Königreich bekamen
Karṇa – Königin Kuntīs erster Sohn, gezeugt vom Sonnengott Vi-

vasvān; wurde von Kuntī als Säugling in einem Korb auf dem
Ganges ausgesetzt und von Wagenlenker Adhiratha und seiner
Frau Rādhā gefunden und großgezogen; wurde ein Freund Du-
ryodhanas und ein erbitterter Gegner Arjunas.

Kaśyapa – Ein himmlischer Ṛṣi; Sohn Marīcis, des Sohnes Brahmās;
heiratete 13 Töchter Dakṣas; Erzeuger der Ādityas, Daityas,
Nāgas und Rudras.

Kaumodaki – Kṛṣṇas Keule
Keśava – ein Name Kṛṣṇas
Kṛpa(ācārya) – Sohn des Weisen Saradvat. Seine Schwester Kṛpī

war mit Dronācārya verheiratet. Kṛpācārya war ein mächtiger
Krieger. Er war der Waffenlehrer der Kuru-Prinzen bevor Dro-
na kam. Er kämpfte auf Seiten Duryodhanas in der Schlacht
von Kurukṣetra und war einer der wenigen großen Krieger, die
die Schlacht überlebten.



482 ANHANG

Kṛṣṇa – Die ursprüngliche Höchste Persönlichkeit Gottes, die Ursa-
che aller Ursachen; eine der Bedeutungen des Wortes „Kṛṣṇa“
ist „allanziehend“, weil die transzendentale Gestalt des Herrn
auf alle Lebewesen anziehend wirkt.

Kuntī – Schwester von Kṛṣṇas Vater Vasudeva; Gemahlin König Pāṇ-
ḍus; Mutter von Yudhiṣṭira, Bhīma und Arjuna; auch als Pṛthā
bekannt

Kurukṣetra – Wörtl. „das Feld (kṣetra) Kurus“; der heilige Ort, an
dem einst König Kuru viele Opfer vollzog und an dem die gro-
ße achtzehn Tage dauernde Schlacht zwischen den Heeren der
Pāṇḍavas und der Kauravas stattfand

Kuru – Der Ahnherr der Kuru-Dynastie
Kuśa-Gras – Ein heiliges Gras, aus dem die Brāhmaṇas ihre Sitz-

matten herstellten und das sie auch noch für andere religiöse
Zwecke benutzten

Kubera – Der Schatzmeister der Halbgötter; Herr der Yakṣas; auch
als Vaiśrāvana bekannt

Lakṣmī – die Glücksgöttin
Lokapalas – Die vier „Hüter der Welt“, die Halbgötter Indra, Vāyu,

Varuṇa und Yama
Mādhava – „der Gemahl der Glücksgöttin“; ein Name Kṛṣṇas
Mahādeva – Name Śivas
Maheśvara – Name Śivas
Manu – Vater der Menschheit; an einem Tag Brahmās (4,32 Mrd.

Jahre) erscheinen 14 Manus



Sanskritglossar: Eigennamen 483

Maya Danava – Der Architekt der Asuras, der nach der Verbren-
nung des Kāṇḍava-Waldes von Kṛṣṇa und Agni verfolgt wurde
und bei Arjuna Zuflucht suchte und auf Kṛṣṇas Geheiß die sab-
hā (Versammlungshalle) der Pāṇḍavas in Indraprastha baute.

Meru – Der goldene Berg im Zentrum des als Bhūmaṇḍala bekann-
ten Planetensystems, zu dem auch die Erde gehört.

Nāgas – Nāgas sind mächtige schlangenartige Wesen, die in Gewäs-
sern leben, über mystische Kräfte verfügen und z. B. verschie-
dene Formen annehmen können. Manche leben in Regionen
unterhalb der Erde in Nāgaloka, Rasātala und Pātāla, wo die
Sonne nicht scheint. Einige von ihnen tragen Edelsteine auf
ihren Häuptern, mit denen sie diese Regionen erleuchten.

Nahuśa – Vater des heiligen Königs Yayāti. Nahuśa übernahm einst
in Abwesenheit Indras den Posten des Himmelskönigs, wurde
aber aufgrund großer Vergehen von himmlischen Brāhmaṇas
verflucht, als Python auf der Erde Geburt zu nehmen. Die Py-
thon hielt Bhīma in ihren Windungen gefangen, bis Nahuśa
durch Yudhiṣṭira von diesem Fluch befreit wurde.

Naimiṣāraṇya – Ein heiliger Ort, an welchem Suta Gosvāmī das
Mahābhārata den Weisen angeführt von Śaunaka Ṛsi vortrug.

Nakula – Der Zweitjüngste der Pāṇḍavas; einer der beiden Söhne
Madrīs, die von den Aśvini-Kumāras gezeugt wurden

Nārada – Himmlischer Ṛṣi, der den Bhakti-Yoga-Pfad überall im
Universum lehrt; Śrīla Vyāsadevas Guru

Nara-Nārāyaṇa – Eine Inkarnation des Herrn, die sich in Bhadarik-
āśrama Entsagungen auferlegt, nur um denMenschen denWeg
der Selbstverwirklichung zu zeigen; wird von Nārada Muni



484 ANHANG

verehrt; Arjuna und Kṛṣṇa sind identisch mit Nara und Nārā-
yaṇa.

Nārāyaṇa – Wörtl. „derjenige, dessen Ruhestätte das Wasser ist“
(Mahā-Viṣṇu auf dem Karaṇa-Ozean, dem Ozean der Ursachen
liegend); 2. vierarmige Erweiterung Kṛṣṇas, die auf den spi-
rituellen Vaikuntha-Planeten zusammen mit Lakṣmīdevī resi-
diert und dort von unzähligen befreiten Seelen verehrt wird.
Nārāyaṇa verkörpert Reichtum und Pracht.

Pāṇḍavas – Die Nachfolger König Pāṇḍus; die von vier Halbgöt-
tern mit Kuntī und Madrī, den beiden Frauen Pāṇḍus, gezeugt
wurden. Pāṇḍu konnte wegen eines bestimmten Fluches selbst
keine Kinder zeugen.

Pāṇḍu – Sohn Ambhalikas von Vyāsa gezeugt; wurde der Nachfol-
ger Vichitravīryas und der Herrscher über die Erde; Bruder
Viduras und Dhṛtarāṣṭras.

Parāśara – großer Weiser; der Vater Vyāsadevas
Paraśurāma – Der Sohn des Weisen Jamadagni und seiner Frau

Renuka; die Krieger-Inkarnation des Herrn; vernichtete mehr-
mals die gesamte degenerierte Kṣatriya-Rasse der Erde.

Parikṣit – Sohn Abhimanyus und Uttaras; Thronfolger von Yudhiṣṭi-
ra Mahārāja. Er wurde von Śṛṅgi verflucht, von der Schlange
Takṣaka getötet zu werden; hörte das Bhāgavatam in der Ver-
sammlung der Weisen von Śukadeva Gosvāmī.

Pārtha – siehe: Arjuna
Phalguna – siehe: Arjuna
Piśācas – eine Klasse von Geistern; Gefolgschaft Śrī Śivas



Sanskritglossar: Eigennamen 485

Pitṛs – Ahnen; Vorväter
Pitṛloka – Ein Planet unterhalb der Erde, auf den diejenigen gelan-

gen können, die die Pitṛs verehren; der Planet Yamarājas, des
Herrn des Todes

Pramatthas – geisterhafte Gefolgschaft Śivas
Rāhu – Ein dunkler Planet, der Sonnen- und Mondfinsternis verur-

sacht
Rākṣasas – Menschenartige Lebewesen, die sich gerne vom Fleisch

und Blut von Tieren, aber auch von Menschen ernähren und
sehr grausam und dämonisch sind. Sie leben hauptsächlich
auf dem Planeten Rākṣasaloka. Manche von ihnen können ver-
schiedene Formen annehmen, um ihre Opfer zu täuschen. (Sie-
he Kapitel „Leben und Not der Pāṇḍavas“, Bhīma tötet den
Rākṣasa Hidimba.)

Ruru – ein Hirsch; eine Wildart
Sahadeva – Der Jüngste der Pāṇḍavas; wurde von einem der bei-

den Aśvinis mit Madrī, Pāṇḍus zweiter Frau, gezeugt.
Śakuni – Onkel Duryodhanas; Bruder von Dhṛtarāṣṭras Gemahlin

Gāndhārī; einer der vier Hauptschurken (neben Duryodhana,
Karṇa und Duhśasana), die die Pāṇḍavas beseitigen wollten.
Śakuni würfelte mit falschen Würfeln für Duryodhana gegen
Yudhiṣṭira.

Śalya – Onkel der Pāṇḍavas. In der Schlacht von Kurukṣetra war er
der Wagenlenker Karṇas.

Śamika – ein Brāhmaṇa; Vater Śṛṅgis
Sañjaya – Geweihter Kṛṣṇas; Berater und Botschafter Dhṛtarāṣṭras



486 ANHANG

Śāntanu – Ein heiliger Weltherrscher; Sohn Pratīpas; zeugte Bhīṣ-
ma mit Gaṅgā und Citrāṅgada und Vicitravīrya mit Satyavatī.

Sarasvatī – 1. Ein heiliger Fluss in Indien; 2. die Göttin der Gelehr-
samkeit; die Gemahlin Brahmās.

Śarṅga-Bogen – Viṣṇus bzw. Kṛṣṇas Kampfbogen
Sātyaki – Held der Vṛṣṇi-Dynastie, der mit den Pāṇḍavas als ein-

ziger großer Krieger auf der Seite der Pāṇḍavas die große
Schlacht überlebte; auch als Yuyudhana bekannt.

Satyavatī – Mutter Śrīla Vyāsadevas, gezeugt mit Parāśara Muni.
Wurde später Gemahlin des Weltherrschers Śāntanu und Mut-
ter von Citrāngada und Vicitravīrya.

Śaunaka – Ein Ṛṣi, der das Mahābhārata in Naimiṣāraṇya von Sūta
Gosvāmī hörte; Sohn Romaharśanas, der von Śrī Balarāma mit
einem Kuśagrashalm getötet wurde.

Siddhas – Mit mystischen Kräften ausgestattete höhere Lebewesen;
Bewohner Siddhalokas

Śikhaṇḍi – Ein Sohn König Drupadas; war in seinem letzten Leben
eine Frau (Ambhā), die sich geschworen hatte, Bhīṣma zu tö-
ten; wurde in der Schlacht die Ursache für Bhīṣmas Fall

Śiva – Der Halbgott, der die Erscheinungsweise der Unwissenheit
(tamo-guṇa) repräsentiert und beherrscht. In seiner Rudra-Er-
weiterung zerstört Śiva am Ende von Brahmās Leben das gan-
ze Universum. Śiva wird auch Maheśvara und Mahādeva ge-
nannt.

Soma – 1. Die vorherrschende Gottheit des Mondes; der Mond; 2.
Ein berauschender, stärkender Trank, gebaut aus einer Pflan-
ze, die im Himalaja wächst und nur von reinen Brahmanen



Sanskritglossar: Eigennamen 487

gefunden werden kann, bzw. gefunden werden konnte. Soma
wurde in vedischen Opfern den Devas im Feuer geopfert.

Śṛṅgi – Sohn des Asketen Śamika. Als er noch ein Knabe war, ver-
fluchte er Mahārāja Parikṣit, innerhalb von sieben Tagen von
der Schlange Takṣaka gebissen zu werden und so den Tod zu
finden.

Subhadrā – Schwester Kṛṣṇas und Gemahlin Arjunas
Sudarśana-cakra – Das Feuerrad der Höchsten Persönlichkeit Got-

tes; eine Waffe Viṣṇus, die die Dämonen tötet
Śukadeva – Sohn Vyāsadevas; einer der ganz großen Weisen und

Gottgeweihten dieses Universums; sprach das Śrīmad-Bhāgava-
tam zu Parikṣit Mahārāja

Surabhī – Wunscherfüllende Kuh der spirituellen Planeten; auch
auf himml. Planeten anzutreffen; ein anderer Name ist Kāmad-
henu

Sūrya – 1. der Sonnenplanet, 2. ein Name des Sonnengottes
Sūta – Ein Ṛṣi, der das Mahābhārata in Naimiṣāraṇya zu den Wei-

sen unter dem Vorsitz von Śaunaka Ṛṣi sprach
Takṣaka – Ein Nāga-König; verursachte den TodMahārāja Parikṣits
Umā – Die Gemahlin Śivas; andere Namen sind: Pārvatī, Durgā
Uttaṅka – Ein mächtiger Asket, der König Janamejaya anspornte,

ein Schlangenopfer auszuführen, um Takṣaka zu töten. Der
Nāga-König Takṣaka hatte Uttaṅka einmal in arge Schwierig-
keiten gebracht.

Vaikuṇṭha – Das spirituelle Königreich Gottes



488 ANHANG

Vaiśampāyana – Schüler Vyāsadevas; sprach das Mahābhārata zu
König Janamejaya nach dem Schlangenopfer

Vaiśravana – siehe: Kubera
Vāmanadeva – Die Brahmacārī-Zwergen-Inkarnation Śrī Viṣṇus.

Vāmanadeva – auch Upendra genannt – durchmaß während
eines aśvamedha-yajñas Bali Mahārājas das ganze Universum
mit nur drei Schritten. Diese Begebenheit wird auch im 8. Can-
to des Śrīmad-Bhāgavatam ausführlich erzählt.

Varuṇa – Der Halbgott der Gewässer
Vasiṣṭha – Ein himmlischer Ṛṣi
Vāsudeva – 1. „der Sohn Vasudevas“ und 2. „der Allgegenwärtige“;

ein Name Kṛṣṇas
Vasus – Acht Halbgötter, die einst von Vasiṣṭha verflucht wurden,

auf der Erde Geburt zu nehmen, weil sie seine Kāmadhenu
(wunscherfüllende Kuh) gestohlen hatten

Vāyu – Der Halbgott des Windes; auch als Pāvana und Maruta be-
kannt

Vidura – Der intelligente Bruder Dhṛtarāṣṭras und Pāṇḍus, der sei-
nem blinden Bruder bei der Geburt Duryodhanas riet, dieses
Kind im Wald auszusetzen, und ihm prophezeite, dass Duryo-
dhana andernfalls die Ursache der Zerstörung der gesamten
Kuru-Dynastie werden würde; wurde von Vyāsadeva mit einer
Dienstmagd König Vicitravīryas gezeugt; ein Geweihter Kṛṣṇas

Viṣṇu – „der Alldurchdringende“; vierarmige Erweiterung Kṛṣṇas;
Erhalter und Seele des Universums

Viśvāmitra – Ein himmlischer Ṛṣi, der vorher ein König war (der



Sanskritglossar: Eigennamen 489

Sohn Gādhis) und durch schwere Entsagungen den Brāhmaṇa-
Status erlangte

Vivasvān – Name des Sonnengottes
Vyāsa – Sohn Parāśara Munis und Satyavatīs; ermächtigte Inkar-

nation des Höchsten Herrn; fasste das vedische Wissen in den
Schriften Śrīmad-Bhāgavatam, Mahābhārata, Vedānta-sūtra, Pu-
rāṇas und den vier Vedas zusammen

Yadus – Die Nachkommen König Yadus; Yadu-Dynastie, die Dynas-
tie, in welcher Kṛṣṇa erschien; Yadu war einer der fünf Söhne
des großen Herrschers Yayāti

Yakṣas – Eine Menschenrasse, die auf dem Yakṣaloka genannten
Planet lebt

Yama(rāja) – Herr des Todes, Herr der Gerechtigkeit; bestraft die
Sünder nach dem Tod; residiert auf dem als Pitṛloka bekann-
ten Planeten; wird auch Dharma(rāja) genannt

Yamadhutas – Die Helfer Yamas, die den Sünder nach dem Tod in
seinem feinstofflichen Körper zum Herrn des Todes bringen
und die Bestrafung ausführen

Yamunā – Heiliger Fluss in Bhārata-varśa (Indien)
Yayāti – Ein königlicher Weiser; Sohn Nahuśas
Yudhiṣṭira – Der Älteste der Pāṇḍavas; wurde von Yamarāja mit

Kuntī gezeugt; Herrscher der Welt nach der Schlacht von Kuru-
kṣetra



Sanskritglossar: Begriffe

ācārya – wörtl. „jemand, der durch sein Beispiel lehrt“; spiritueller
Lehrer

agnihotra – ein Feueropfer der Brāhmaṇas, in welchem Viṣṇu in
Form des Feuers verehrt wird

akṣauhini – eine militärische Division bestehend aus ca. 21.870
Streitwagen, ebensovielen Elefanten mit Reitern, 65.610 Pfer-
den und 109.350 Fußsoldaten.

amṛta – Nektartrank der Halbgötter, der ihnen Stärke und langes
Leben gewährt

arghya – Willkommenstrunk, der aus einer Mischung von Joghurt,
Honig, Gewürzen, Butterfett und Wasser besteht

artha – wörtl. „Objekt, Ziel“. Dharma-artha-kāma-mokṣa sind vier
Prinzipien im Varnāśrama-System. Artha bedeutet das Streben
nach materiellem Gewinn und Verbesserung der Lebensum-
stände; Erweiterung von Besitz, Reichtum, Einfluss usw., wäh-
rend der Mensch zur gleichen Zeit seine Pflichten im Varnāśra-
ma-System erfüllt.

ārya – noble Person; ehrwürdige Person; zivilisierter Mensch; Be-
folger der Veden; Mitglied der Varṇāśrama-Gesellschaft. Men-
schen, die in vedischer Zeit in ārya-varśa lebten, dem Land wo
das vedische Gesellschaftssystem (varṇāśrama) intakt war, und
sich in diesem System betätigten, wurden āryas genannt. Die-
ses Gebiet erstreckte sich noch am Ende des dvāpara-yuga (vor
5000 Jahren) von Afghanistan über Indien bis Indonesien.



Sanskritglossar: Begriffe 491

āśrama – 1. die vier Lebensstände oder spirituellen Unterteilungen
der vedischen Gesellschaft: (1) brahmacarya – Schülerstand,
(2) gṛhasta – Haushälterstand, (3) vānaprastha – entsagtes Le-
ben im Wald, (4) sannyāsa – Lebensstand der Entsagung; völli-
ge Losgelöstheit von jeglicher materiellen Anhaftung. 2.Wohn-
stätte eines Gurus, Ṛṣis oder Heiligen.

aṣṭāṅga-yoga – „der achtgliedrige Yoga-Pfad“ bestehend aus yama,
niyama, āsana, prāṇā-yama, pratyāhāra, dhāraṇā, dhyāna, sa-
mādhi

aśvamedha-yajña – Pferdeopfer
bhakti-yoga – der Yoga-Vorgang, durch den man seine ewige Be-

ziehung zu Gott durch liebevollen Dienst zum Höchsten Herrn
wiedererweckt.

brahmacārī – jemand, der im Lebensstand des brahmacarya steht
brahmacarya – sexuelle Enthaltsamkeit; Schülerstand im Varṇāśra-

ma.
brahma-jyoti – Die unbegrenzte gleißende Ausstrahlung, der Glanz

des transzendentalen Körper Kṛṣṇas. Das brahmajyoti ist unbe-
grenzt überall verbreitet. Der spirituelle Himmel, indem die
Vaikuntha-Planeten schweben, ist erfüllt davon und die mate-
rielle Welt ist nur ein kleiner, zeitweilig von māyā bedeckter
Teil des brahmajyoti, wie eine dunkle Wolke die Sonne ver-
deckt.

brahman – undifferenzierte spirituelle Natur; der unpersönliche As-
pekt der AbsolutenWahrheit; das brahma-jyoti; die spirituellen
Seelen. Die materielle Natur wird auch manchmal als brahmān
bezeichnet, weil sie eine Umwandlung des brahman darstellt
(sarvam khalv idam brahma).



492 ANHANG

Brāhmaṇa – „jemand, der brahman kennt“; die oberste der vier so-
zialen Klassen des vedischen Gesellschaftssystems; der „Kopf“
der Gesellschaft

brahmāstra – eine Waffe, die durch einen bestimmten mantra ziel-
gerichtet eingesetzt und auch wieder zurückgerufen werden
kann.

Caṇḍāla – eine niedere Klasse von Menschen, die nicht den Prinzi-
pien der Varṇāśrama-Gesellschaft folgten. Die caṇḍālas lebten
meistens am Rande vedischer Städte oder in Wäldern, wo sie
sich hauptsächlich vom Fleisch kleinerer Tiere und von Hun-
den ernährten, mit denen sie auf die Jagd gingen. Sie dienten
auch als Henker.

darśana – Audienz, Anblick, Sicht, von Angesicht zu Angesicht se-
hen

dharma – Pflichten im Varnāśrama-Gesellschaftssystem; die Anord-
nungen der Höchsten Persönlichkeit Gottes; Religion; religiöse
Prinzipien.

dvāpara(-yuga) – eines der vier Zeitalter; siehe: yuga
ekādaśī – der elfte Tag jeweils nach Voll- und Neumond; an diesem

Tag enthielten sich dieMenschen in der vedischen Gesellschaft
jeglicher Nahrung oder zumindest verzichteten sie auf Speisen
aus Getreide und Hülsenfrüchten. Bis auf den heutigen Tag
halten sich Vaiṣṇavas und fromme Menschen in Indien strikt
an diese Regel.

gṛhasta – jemand, der den Lebensstand eines Haushälters angenom-
men hat; siehe: āśrāma

guṇa – wörtl. „Seil, Strick“; Eigenschaft. Die drei guṇas sattva (Tu-



Sanskritglossar: Begriffe 493

gendhaftigkeit, Reinheit), rajas (Leidenschaft) und tamas (Dun-
kelheit; Unwissenheit) werden triguṇa genannt. Alles in dieser
Welt setzt sich aus diesen drei guṇas zusammen und jedes Le-
bewesen unterliegt ihrem Einfluss.

guru – wörtl. „schwer, ernst, respektabel, bedeutend“; jemand, der
spirituelles Wissen besitzt und lehrt, wird Guru genannt

guru-dakṣiṇā – freiwillige Gabe des Schülers an seinen Guru für
seine Unterweisungen

homa – das heilige Opferfeuer, in welchem die gṛhastas und vāna-
prasthas täglich morgens und abends Gaben darbrachten zur
Verehrung der Devas und Viṣṇus.

japa – ständiges (halblautes) Sprechen vonmantras (z. B.mahāman-
tra oder gāyatrī-mantra)

jīva, jīvātman – das Lebewesen; die spirituelle Seele
kali-yuga – das vierte der vier Zeitalter, Dauer: 4320000 Jahre, sie-

he: yuga
kalpa – 1. Zeitalter, 2. ein Tag im Leben Brahmās; 1000 Yuga-Zyk-

len. Ein mahā-kalpa ist die gesamte Lebensspanne Brahmās,
die Existenzdauer des Universums.

kāma – 1. Lust; materielle Wünsche. 2. regulierte Sinnenbefriedi-
gung als Ergebnis von artha (wirtschaftliche Entwicklung von
Menschen) im Varṇāśrama-System (dharma-artha-kāma-mokṣa).

karma – (1) Arbeit, Tat, Handlung, (2) fruchtbringende Aktivitäten,
(3) fromme Aktivitäten, die zu materiellem Gewinn in dieser
Welt oder zum Aufstieg zu den himmlischen Planeten nach
dem Tod führen. (4) Schicksal; frühere Handlungen, die zu
unvermeidlichen Ergebnissen führen.



494 ANHANG

kṣatriya – wörtl. „jemand, der andere vor Schaden bewahrt oder
aus Not befreit“; Angehöriger der verwaltenden Klasse in der
vedischen Gesellschaftsordnung; ein König, Fürst usw., dessen
Pflicht es ist, alle Bürger (auch Tiere) zu beschützen.

loka – Planet; Ort
mahā-mantra – der große mantra der Befreiung: Hare Kṛṣṇa, Hare

Kṛṣṇa, Kṛṣṇa Kṛṣṇa, Hare Hare | Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma
Rāma, Hare Hare. Das gemeinsame Singen oder individuelle
Sprechen dieses mantras wird von Śrī Caitanya, der Höchsten
Persönlichkeit Gottes, als die beste Medizin zur Genesung von
der Krankheit des materiellen Daseins gepriesen.

Mahārāja – wörtl. „großer König“ (mahā – groß; rāja – König); An-
rede für einen großen Herrscher oder heiligen König

mahat-tattva – die unmanifestierte Gesamtsumme aller materiel-
len Elemente

mantra – vedische Klangschwingung. Es gibt für alle möglichen An-
gelegenheiten die entsprechenden mantras. Mantras wurden
z. B. bei Opfern rezitiert und in der Schlacht, um den Feind
mit einer bestimmten mantra gesteuerten Waffe zu überwälti-
gen.

māyā – wörtl. „Täuschung; Illusion; das, was nicht ist“, die illusio-
nierende Energie des Höchsten Herrn; die materielle Welt

mleccha – Mensch mit unreinen Gewohnheiten; folgt nicht dem
varṇāśrama-dharma

mokṣa – Befreiung aus dem Kreislauf der Geburten und Tode
Muni – gelehrter Brāhmaṇa; Weiser



Sanskritglossar: Begriffe 495

paramātma – wörtl. „die Höchste Seele“; die Überseele
prajāpati – „Herr (und Schöpfer) der Lebewesen“. Ein Beiname von

Brahmā, Dakṣa und anderer großer Erzeuger von Lebewesen
Rāja – König, Herrscher
Rājarṣi – königlicher Weiser; weiser König
rajas – Erscheinungsweise der Leidenschaft; siehe: guṇa
ṛṣi – Weiser; gelehrter Brāhmaṇa
samādhi – der Bewusstseinszustand, in welchem der Geist völlig

fixiert ist auf die Persönlichkeit Gottes
sāṅkhya – philosophische Schule, die lehrt, wie man durch die Un-

terscheidung des Materiellen vom Spirituellen zu einem Ver-
ständnis der Absoluten Wahrheit gelangt

sannyāsa – der Lebensstand der Entsagung; siehe: āśrama
sannyāsin – Mönch; im Lebensstand der Entsagung lebende Person
saṅkīrtana-yajña – das Opfer des gemeinsamen Singens der Heili-

gen Namen Kṛṣṇas (mahāmantra)
sattva – Erscheinungsweise der Tugend; siehe: guṇa
satya-yuga – das goldene Zeitalter; siehe: yuga
sabhā – Versammlungshalle am Hofe eines Herrschers
śāstra – offenbarte (vedische) Schrift
śraddha – ein Opferritus, bei dem den Pitṛs und verstorbenen Fa-

milienmitgliedern Gaben geopfert werden



496 ANHANG

śruti – „das, was man durch Hören empfängt“; die vier Vedas

śūdra – Handwerker, Künstler, Arbeiter etc. im vedischen Gesell-
schaftssystem. Die „Beine der Gesellschaft“; siehe: varṇa

smṛti – „das, was man erinnert“. Ergänzungschriften zu den vier
Vedas

tamas – Erscheinungsweise der Dunkelheit und Unwissenheit; sie-
he: guṇa

tapasya – Bußen; Entsagung; freiwilliges Aufsichnehmen von Här-
ten und Schwierigkeiten, um des spirituellen Fortschritts wil-
len

tīrtha – Pilgerort, meistens an den Ufern heiliger Flüsse gelegen

treta-yuga – das zweite von vier Zeitaltern. siehe: yuga

vaiśya – Bauern, Händler in der vedischen Gesellschaft; siehe: varṇa

vānaprastha – der Lebensstand der Zurückgezogenheit im Wald;
siehe: āśrama

varṇa – die vier sozialen Stände der vedischen Gesellschaft: Brāh-
maṇa – Priester und Gelehrte; Kṣatriya – verwaltende Klasse;
Könige; Krieger etc.; Vaiśya – Bauern und Händler; Śūdra –
Arbeiter, Handwerker, Künstler etc.

Veda – wörtl. „Wissen“; bezieht sich auf die vier Vedas (Yajur-Veda,
Sama-Veda, Arthava-Veda, Ṛg-Veda) und im erweiterten Sinne
auf alle authorisierten Schriften, die das Wissen der Vedas be-
inhalten.

yajña – vedischer Opferritus



Stichwortverzeichnis 497

yoga – bedeutet Verbindung, verbinden, Mittel, Methode, Vorgang,
Kombination, mystische Kraft, Anspannung – spiritueller Vor-
gang der Verbindung mit dem Höchsten. Es gibt verschiedene
Yoga-Systeme: bhakti-yoga, jñāna-yoga, karma-yoga, aṣṭāṅga-yo-
ga etc.

yojana – Längenmaß; 1 yojana= 12,8 km
yuga – Zeitalter; es gibt vier yugas, die sich zyklisch wiederholen:

satya-yuga, treta-yuga, dvāpara-yuga und kali-yuga. Das satya-
yuga währt 1.728.000 Jahre, das treta-yuga 1.296.000 Jahre,
das dvāpara-yuga 864.000 Jahre und das kali-yuga 432.000
Jahre. Wir befinden uns jetzt im kali-yuga, das vor etwa 5000
Jahren begann. Nach himmlischer Zeit, der Zeitrechnung der
Devas (Halbgötter) auf den höheren Planeten beträgt die Ge-
samtdauer 12000 Jahre: kali-yuga=1200 Jahre, dvāpara-yuga
= 2400 Jahre, treta-yuga = 3600 Jahre und satya-yuga =
4800 himmlische Jahre.


	Cover
	Titelseite
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	Die Geschichte der Pāṇḍavas
	Vorgeschichte
	Im Wald von Naimiṣāraṇya
	Das Schlangenopfer
	Die Geburt Satyavatīs
	Die Geburt Dvaipāyana Vyāsas
	Die Söhne Ditis und Aditis
	Devas und Asuras inkarnieren sich auf der Erde
	Die Dynastie der Kurus
	Śāntanu heiratet Gaṅgā und zeugt mit ihr acht Söhne
	Die Vasus stehlen Vasiṣṭhas Kāmadhenu-Kuh
	Devavratas Schwur
	Citrāṅgada und Vicitravīrya
	Bhīṣma raubt die Prinzessinen von Kośala
	Vyāsadeva zeugt Pāṇḍu, Dhṛtarāṣṭra und Vidura
	Yamarāja wird vom Ṛṣi Māṇḍavya verflucht
	Mahārāja Pāṇḍu wird vom Ṛṣi Kindama verflucht

	Leben und Not der Pāṇḍavas
	Die Geburt der Pāṇḍavas
	Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Brüder


	Zitate und Dialoge
	Alles ist in den Vedas
	Mit drei Stricken gebunden
	Der Kokon der Taten
	Die vier Zeitalter
	Wer ist glücklich in dieser Welt?
	Im Boot der Selbstbeherrschung
	Der Wert der Entsagung
	Du, o Kṛṣṇa, bist unsere Zuflucht
	Die Herrlichkeit des Mahābhārata

	Geschichten, die die Weisen erzählen
	Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld
	Die Kraft der Treue
	Brahmā lobpreist Śrī Viṣṇu
	Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka

	Anhang
	Anleitung zur Aussprache des Sanskrit
	Textvertonungen
	Sanskritglossar: Eigennamen
	Sanskritglossar: Begriffe
	Stichwortverzeichnis


