Mahabharata

Juwel der Poeten

Atmarama ¢ : 4
Srikanta Sena Verlag =



Mahabharata
Quwel der Poeten

Dreiteilige Zusammenfassung des weltgrof3ten Epos:

1. Kurze Nacherzahlung der Hauptgeschichte
2. Ethische Prinzipien und spirituelle Essenz in Zitaten

3. Fabeln und andere lehrreiche Geschichten

Srikanta Sena



Das gesamte Werk ist im Rahmen des Urheberrechtsgesetzes ge-
schiitzt. Jegliche vom Autor und Verleger nicht genehmigte Verwer-
tung ist unzulassig.

© 2024 Atmarama Verlag,
Karl-Heinz Degenhardt
Haunestr. 4

36179 Bebra
web: atmarama.de, arogyam.de

ISBN: 9783982186832



Inhaltsverzeichnis

Einleitung

I. Die Geschichte der Pandavas

1. Vorgeschichte
Im Wald von Naimisaranya . . . ... ...........
Das Schlangenopfer . . . ... ... ... .........
Die Geburt Satyavatis . . . ... ... ...........
Die Geburt Dvaipayana Vyasas . . . ... ... ......
Die Sohne Ditis und Aditis . . .. .............
Devas und Asuras inkarnieren sich auf der Erde . . . . .
Die Dynastieder Kurus . . . ... ... ..........
Santanu heiratet Ganga und zeugt mit ihr acht Séhne . .
Die Vasus stehlen Vasisthas Kimadhenu-Kuh . . . . . ..
Devavratas Schwur . .. ... ... ............
Citrangada und Vicitravirya . ... ... ... ... ...
Bhisma raubt die Prinzessinen von KoSala . . . . . . . ..
Vyasadeva zeugt Pandu, Dhrtarastra und Vidura . . . . .
Yamaraja wird vom Rsi Mandavya verflucht . ... . ..
Maharaja Pandu wird vom Rsi Kindama verflucht . . . .

2. Leben und Not der Pandavas
Die Geburt der Pandavas . . ... .............
Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Briider . . . . . .
Duryodhana versucht Bhima zu vergiften . . . . . . . ..
Drona wird Waffenlehrer der Kuru-Prinzen . . . . . . ..
Ekalavias Guru-daksina . . ... ... .. .........
YudhistirasDemut . . . . . ... ... ... ........

12
13
15
17
18
20
20
22
23
24
25
26
27



Inhaltsverzeichnis 5

Der Wettkampf zwischen Arjuna und Karna . . . . . . .. 36
Dronacarya demiitigt Konig Drupada . . . ... ... .. 37
Varanavata . . . . . . . . . . ... e e e 38
Bhima totet den Raksasa Hidimba . . . . ... ... ... 39
BhimatotetBaka . ... ... ............... 40
Die Geburt Dhrstadyumnas und Draupadis . . . ... .. 42
Arjuna besiegt Angaraparna . . . .. ... ... ..... 43
Draupadis Svayamvara . ... ... ............ 44
Indraprastha . . ... ... ... .. .. .. .. .. ..., 48
Arjunas Pilgerreise . . . . . .. .. ... . L. 50
Arjuna heiratet Subhadra . . . . . ... ... ... .... 52
Arjuna erhilt den beriihmten Gandiva-Bogen . . . . . . . 52
Maya Danava baut ein Versammlungshaus . ... .. .. 54
Bhima totet Jarasandha . . . . . ... ... ... ..... 56
Yudhistiras Rajastiya-Opfer und Sisupalas Befreiung . . . 58
Duryodhanas Krdnkung . . . ... ... .......... 60
Yudhistira verwiirfelt sein Konigreich . . . ... ... .. 60
Die Pandavas gehen in die Verbannung . . .. ... . .. 62
Krsna totet den Ddmon Salva . . . . . . .. ........ 65
Arjuna erhilt von Siva die Pasupatta-Waffe . . . . . . .. 67
Arjunas Aufenthalt bei Indra in Amaravati . .. ... .. 67
Markandeya Rsis Begegnung mitKrsna . . . .. ... .. 68
Die Pandavas im Gandhamadana-Gebirge . . . . . . . .. 69
Bhima sucht einen Lotos und begegnet Hanuman . ... 69
Bhima wird von einer Riesenschlange gefangen . . . .. 71
Duryodhana wird von Gandharvas gefangen genommen . 72
Krsna sattigt Durvasa Muni und seine 60000 Schiiler . . 73
Jayadratha raubt Draupadi . . . .. ... ... ...... 74
Die StimmeamSee ... ... .. ............. 75
Im dreizehnten Jahr der Verbannung . . ... ... ... 76
Die Kurus rauben die Kuhherden Viratas ... ... ... 78

Yudhistira wird von Virata verletzt . . ... ... .. .. 81



6 Inhaltsverzeichnis
Die Pandavas geben sich zu erkennen . . . . .. ... .. 82
Dhrtarastra lehnt die Forderungen der Pandavasab . . . 83
Safjaya offenbart Dhrtarastra die wahre Natur Krsnas . . 84
Krsnas versucht die Kurus zur Vernunft zu bringen . . . . 87
Karnas Zeugung und Geburt . . . ... ... ....... 88

3. Sieg und Heimkehr 90
Die grolde Schlacht beginnt . . . . . ... ... ...... 90
Ein wiirdiges Bett fiir einen Krieger . . ... ... .. .. 93
Dronacarya wird von Dhrstadyumna getotet . . .. . .. 95
Wie Karna von Para$urama verflucht wurde . ... ... 96
Bhima erfiillt seinen Schwur . ... ... ......... 97
As$vatthama totet die SOhne Draupadis . . ... ... .. 98
Gandhari verfluchtKrsna . . . .. ... ... ....... 100
Yudhistiras Kummer und wie er getrostet wurde . . . . . 101
Der sterbende Bhisma unterweist Yudhistira . .. .. .. 102
Yudhistiras a§vamedha-yajha . . . . .. ... ... .... 104
Die Schlacht und das Ende der Yadavas . . .. ... ... 105
Krsna und Balarama kehren in ihr ewiges Reich zuriick . 108
Die Pandavas geben Palast und Herrschaft auf . ... .. 111

Il. Zitate und Dialoge 14

1. Allesistin den Vedas 15

2. Varnasrama-dharma 18
Dieviervarnas . . . . . . . . v v v v b e e e e e 120
Dievierasramas . . . . . . . . . . .. i 136
Dharma (Religion / relig. Pflichten allgemein) . .. . .. 138
Frauen und ihre Pflichten . . . . . .. ... ... ..... 141

3. Der spirituelle Lehrer 143



Inhaltsverzeichnis 7

4. Die Mutter aller Lebewesen 145
5. Mit drei Stricken gebunden 148
6. Der Kokon der Taten 152
7. Fromme Handlungen und ihre Friichte 159
Opfer . . . . . . . . e 161
Spenden . .. ... .. ... . ... 162
Das Spenden von Nahrung und Wasser . . . . ... .. 163
Tirthas . . . . . . . . . . . e 164
8. Nahrung 168
9. Wie ein Wolf, der ein Schaf gerissen hat 171
10. Mit Rechtschaffenheit gekront... 174
1. ...und mit Tugenden geschmiuckt 178
Wahrhaftigkeit . . . . .. ... L L o oo 181
Gewaltlosigkeit. . . . . . ... ... .. .. ... 181
Freundschaft . . . . ... .. ... ... .......... 183
Vergebung . . ... ... ... .. .. .. .o, 184
12. Gemeinschaft mit Stindern 186
13. In sieben schreckliche Hollen zu versinken 187
14. Der Raksasa-Brauch 194
15. Die vier Zeitalter 197

16. Wer ist gliicklich in dieser Welt? 200



Inhaltsvergzeichnis

17. Im Boot der Selbstbeherrschung 203
18. Der Wert der Entsagung 207
19. In groBer Gefahr 210
20. Kein Auge gleicht dem Auge des Wissens 213
21. Suche dein Selbst 218
22. Der Yoga-Pfad 220
23. Brahman und Befreiung 224
24. Du, o Krsna, bist unsere Zuflucht 230
25. Die Herrlichkeit des Mahabharata 238

Geschichten, die die Weisen erzahlen 241
1. Die GroBe der Brahmanas 242
2. Nahusas Aufstieg und Fall 252
3. Die Politik der Schwachen 269
4. Pujanis Misstrauen 283
5. Nala und Damayanti 293
6. Guru-daksina 324
7. Der rechte Preis fur einen Rsi 338



Inhaltsverzeichnis 9
8. Vasisthapavaha 342
9. Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld 346
10. Die Kraft der Treue 355
1. Der undankbare Gautama 371
12. Ehre dem Gast 382
13. Werde wieder ein Hund! 390
14. Visvamitra und der Candala 393
15. Was ist groBer als Hoffnung? 403
16. Astavakras Prifung 408
17. Soma fur die Zwillings-Asvinis 417
18. Parasaras Raksasa-Opfer 422
19. Balis Gleichmut 430
20. Der stolze Dambhodbhava 437
21. Markandeya Rsi 441
22. Brahma lobpreist Sr1 Visnu 452
23. Krsna segnet den Rsi Uttanka 458



10 Inhaltsverzeichnis

Anhang 467
Epilog 468
Quellenverzeichnis 471
Anleitung zur Aussprache des Sanskrit 472
Textvertonungen 474
Sanskritglossar: Eigennamen 475
Sanskritglossar: Begriffe 490
Stichwortverzeichnis 497
Ahnentafel der Kuru-Dynastie 509

Ahnentafel der Yadu-Dynastie 512



Einleitung

Vor etwas mehr als fiinftausend Jahren, am Ende des Dvapara-Zeital-
ters, ereignete sich in Kuruksetra (Nordindien) eine grof3e Schlacht,
bei der Millionen von heldenhaften Kriegern, angefiihrt von den
machtigsten Ksatriya-Konigen der Welt, ihr Leben lieBen. Kurz be-
vor die Schlacht begann unterwies Krsna, der Hochste Herr, der die
Rolle des Wagenlenkers vom Bharata-Helden Arjuna angenommen
hatte, seinen Freund und Schiiler in der Wissenschaft der Selbst-
und Gotteserkenntnis, die von grof3en Weisen in verschiedenen ve-
dischen Schriften erklart wird. Die Schlacht selbst, wie es dazu kam
und was danach geschah, wird von Dvaipayana Vyasa in seinem
iiber einhunderttausend Doppelverse umfassenden Werk Mahabha-
rata wortgewaltig geschildert.

Das Mahabharata ist unterteilt in 18 Biicher oder Abschnitte: Adi-
parva, Sabha-, Aranyaka-, Virata-, Udyoga-, Bhisma-, Drona-, Karna-,
.§alya-, Sauptika-, Stri-, Santi-, Anusasana-, Asvamedhika-, Asramava-
sika-, Mausala-, Mahaprasthanika- und Svargarohana-parvan.

In einem philosophisch-spirituellen Sinne ist es ,tief wie der Oze-
an“; allein die beriihmte Bhagavad-Gita, die nur 700 Verse umfasst
und aus den Kapiteln 25-42 des Bhisma-parva besteht, kann man
immer wieder studieren und wird jedesmal neue Erkenntnisse er-
halten. Die Weisheit des Mahabharata lasst sich kaum vermitteln
in ihrer ganzen Tiefe in der Form eines Taschenbuchs oder Fernseh-
spiels oder Kinofilms jener Geschichte der fiinf SOhne Konig Pandus,
die allgemein als das Mahabharata bekannt ist. Das Mahabharata
enthalt weit mehr als nur diese Geschichte.

Wir horen im Mahabharata von den grof3en Helden der Bharata-
Dynastie, den Pandavas, den fiinf Sohnen Konig Pandus. Der recht-
schaffene und gerechte Yudhistira, Pandus dltester Sohn, wurde sein
Thronfolger und Herrscher iiber die Welt. Aber er konnte nicht lange



2 Einleitung

regieren, denn er wurde von seinen neidischen Vettern, den Kaura-
vas, angefiihrt von Duryodhana, dem éltesten Sohn Dhrtarastras,
durch List und Tiicke seiner Herrschaft beraubt und musste mit sei-
nen Briidern und ihrer gemeinsamen Gemahlin Draupadi dreizehn
Jahre in der Verbannung leben. Das Mahabharata erzahlt wie ih-
nen von den Sohnen ihres Onkels Dhrtarastra und deren Verbiin-
deten, immer wieder Schwierigkeiten bereitet wurden; wie sie fiir
die gerechte Sache kimpften und mit Sri Krsnas Hilfe schlieRlich al-
ler Feinde ledig wurden und dann die Welt in vollkommener Weise
regierten. Zu jener Zeit war Hastinapura die Hauptstadt der zivili-
sierten Welt. Hastinapura (,,die Stadt der Elefanten“) lag ungefahr
dort, wo heute Neu-Delhi liegt. Es gab damals zwar viele Konig-
reiche, aber die Konige waren einem Herrscher, ndmlich Maharaja
Yudhistira, dem altesten Sohn Konig Pandus, tributpflichtig. Yud-
histira war ein Rdjarsi, ein Heiliger in der Rolle eines Herrschers
tiber die Erde.

Wir horen weiter von den Devas, den groRen Halbgottern, und
anderen Lebewesen auf anderen Planeten; von Yogis, die mit ihren
mystischen Kraften ganze Planeten erschaffen oder andere fiir Men-
schen unserer Zeit unglaubliche Dinge tun konnten und von Aske-
ten in den Waldern, die durch die Kraft ihrer Askese fahig waren,
jemanden zu verfluchen oder zu segnen. Im Mahabharata wird von
den heiligen Konigen der Vergangenheit erzahlt, von ihrer Tapfer-
keit und ihrem Heldentum; von der Dynastie, in der Konig Pandu
erschien; von Rsis (grolde Weise); von Apsaras (himmlische Gesell-
schaftsméddchen), die mit ihrer Schonheit, Anmut, Gesang und Tanz
jeden Mann betoren konnten; und von wunderschonen Prinzessinen,
um deren Gunst viele starke Konige warben und fiir die mancher
sein Leben lief3.

Im Mahabharata wird das Bild einer vergangenen Kultur gezeich-
net, die ganzlich auf die ewigen Werte der Vedas ausgerichtet war.
Und wir begegnen dem unverganglichen Krsna, Herr der Welten und



3

Ursprung und Ziel aller vedischen Schriften. Er erschien aus seinem
ewigen Reich auf der Erde, um sie von der Last zahlloser méachtiger,
gottloser Konige und Krieger zu befreien, die Rechtschaffenen zu be-
schiitzen und die Prinzipien der ewigen Religion (sandtana-dharma)
wieder einzufiihren. Nur wenigen grof3en Seelen war es durch ihre
Reinheit vergonnt, durch den Schleier seiner maya zu schauen und
ihn als den grofRen Lenker hinter der Weltbiihne und den verehrens-
werten Herrn eines jeden Individuums zu erkennen.

Die Geschichte der Welt vom Anfang der Schopfung bis zur Ver-
nichtung des Universums ist im Mahabharata enthalten. Seit Ewig-
keiten werden Universen immer wieder erschaffen und vernichtet.
Welchen Sinn hat dies alles? Was ist der Plan dahinter? Die Vedas
lehren uns, dass es nicht moglich ist, durch mentale Spekulation die
Geheimnisse des Lebens zu liiften, weil wir unvollkommen sind. Wir
haben unvollkommene Sinne, einen unvollkommenen Verstand; wir
unterliegen der Tauschung; wir begehen Fehler, und wir haben die
Neigung zu betriigen. Deshalb ist es notwendig, Wissen aus hoheren
Quellen zu empfangen. Der moderne Mensch, besonders die Gotter
der sogenannten zivilisierten Welt, die Wissenschaftler, verlassen
sich in der Wissensaneignung mit ihrem begrenzten Verstand und
ihrer begrenzten Sicht der Dinge nur auf ihre unvollkommenen Sin-
ne und auf ihre kiinstlichen Instrumente sinnlicher Wahrnehmung
(wie Mikroskope, Fernrohre etc.), die genauso unvollkommen sind.

Wissen, das keinen hoheren Zweck verfolgt als die Befriedigung
der Sinne, wird in den Vedas als Unwissenheit bezeichnet. Die vier
Grundbediirfnisse der Lebewesen (essen, schlafen, sich schiitzen, ver-
teidigen und sich paaren), werden in allen Lebensformen befriedigt.
Die Vedas lehren uns, uns nicht mit der blof3en Verfeinerung dieser
vier Grundbediirfnisse zu verstricken, sondern das Beste aus einem
,Sschlechten Geschaft”, dem verkorperten Dasein, zu machen. Wenn
jemand einen groflen Schatz besitzt und ihn einfach nur irgendwo
in einer Truhe auf dem Speicher stehen lasst, ohne jemals etwas da-



4 Einleitung

mit anzufangen, wird er als ein Geizhals bezeichnet. In dhnlicher
Weise bezeichnen die Schriften einen Menschen als Geizhals, der
nur fiir die Befriedigung seiner Sinne arbeitet, anstatt den wertvol-
len Schatz der menschlichen Lebensform fiir spirituelle Entwicklung,
fiir Selbst- und Gotteserkenntnis zu nutzen.

Athato brahma-jijiasa heif3t es im Vedanta-siitra — ,,nun, da du die
menschliche Lebensform erreicht hast, ist es an der Zeit, nach Er-
kenntnis der Absoluten Wahrheit zu streben“. Wie diese Erkenntnis
erreicht werden kann, worin sie besteht und was immer es sonst
noch zu wissen gibt iiber diese Welt und ihre Gesetze, ist in den Ve-
das enthalten. Das Mahabharata wird als der fiinfte Veda bezeichnet
und ist die am leichtesten verstindliche Schrift, die solches Wissen
enthalt. Deshalb ist das Mahabharata besonders fiir die Menschen
dieses Zeitalters gedacht, die zwar im materiellen Wissen sehr fort-
geschritten sind, spirituelles Wissen aber nur schwer begreifen kon-
nen. Und den weniger intelligenten Menschen, die sehr angehaftet
sind ans materielle Dasein, zeigt das Mahabharata viele Methoden,
wie man sich wirtschaftlich entwickeln kann, ohne dabei sich selbst
und anderen zu schaden und den Lebensraum zu zerstoren, wie man
auf rechtschaffene Weise seine materiellen Wiinsche erfiillen und
wie man nach dem Tod sogar auf himmlische Planeten, auf denen
der Standard des Genusses grof3er und die Lebensdauer lénger ist
als auf der Erde, erhoben werden kann.

Srila Vyasadeva, der grofte Schriftsteller aller Zeiten, dessen In-
telligenz unermesslich ist und von dem es heil3t, dass er Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft kennt, verfasste das Vedanta-siitra, das
Mahabharata und andere vedische Schriften und zuletzt das Srimad-
Bhagavatam in Sanskrit, um den Ruhm der Hochsten Personlichkeit
Gottes, Sr1 Krsna, und seiner reinen Geweihten zu verbreiten und
mit der letztlichen Absicht, die gefallenen Seelen, die in der ma-
teriellen Welt im Kreislauf der Geburten immer wieder von einem
Korper zum nachsten wandern und endlos leiden, zu befreien und



S

sie auf die Ebene reiner gliickseliger Existenz jenseits der Dualititen
dieser Welt zu erheben.

Srila Vyasadeva verfasste das Mahabharata im Geist und lief es
vom Halbgott GaneSa niederschreiben. Er lehrte das Bharata sei-
nem Schiiler VaiSampayana, der es in einer einhunderttausend Ver-
se umfassenden Form nach dem Schlangenopfer Konig Janamejayas
den versammelten Weisen, Brahmanas und Ksatriyas vortrug. Nara-
da Muni sprach das Mahabharata zu den Devas. Der Weise Devala
trug es den Pitrs (Vorviater der Menschheit) vor, und Sukadeva Gos-
vami brachte das Bharata zu den Gandharvas, Yaksas und Raksasas.
Die Pitrs, Devas, Gandharvas, Yaksas und Raksasas leben auf anderen
Planeten, in anderen Sphéaren. Von ihnen wird spéater noch zu héren
sein.

Ich mochte diese kurze Einfiihrung in die Geschichte und Thema-
tik des Mahabharata mit ein paar Worten iiber die Entstehung des
vorliegenden Buches abschlieRen. Beim Lesen von Srila Vyasadevas
Mahabharata in der englischen Ubersetzung von Mohan Ganguli,
machte ich mir gelegentlich Notizen. Mit der Zeit wurden die No-
tizen immer umfangreicher, und ich begann sie nach Themen zu
ordnen, um einen besseren Uberblick zu haben. Als ich das Werk
zu Ende gelesen hatte, entschloss ich mich, die Essenz des iiber ein-
hunderttausend Verse umfassenden altesten Epos der Welt in einem
Buch zu veroffentlichen. Das Mahabharata ist ein Schatzhaus geleb-
ter Weisheit und ein Juwel, das den Geist der Poeten schon immer
befliigelt hat und seine essenzielle Lehre und zeitlose Botschaft soll-
ten niemandem vorenthalten werden. Getragen von dieser Uberzeu-
gung entstand zuerst Teil 2 des Buches ,,Juwel der Poeten“. Da ich
dieses Werk des grolden Dvaipayana Vyasa nicht mit der Absicht las,
eine Studie dariiber zu verfassen, sind manche Themen vielleicht et-
was zu kurz gekommen. Um den Leser zu einem klareren Verstand-
nis der Zitate zu verhelfen, sind den verschiedenen Themen kurze
Einfiihrungen vorangestellt. Einzelne Zitate sollten immer im Ge-



6 Einleitung

samtzusammenhang verstanden werden, um die Dinge im rechten
Licht zu sehen und nicht zu einem falschen Verstandnis zu gelangen.

Das Mahabharata ist ein vielschichtiges literarisches Kunstwerk.
Die spannende historische Erzihlung des Lebens der fiinf grof3en
Bharata-Prinzen, der Pandavas, stellt seine oberste Ebene oder den
Rahmen der zu vermittelnden Weisheit dar. Die Geschichte der Pan-
davas wird im ersten Teil des vorliegenden Buches erzihlt.

Der dritte Teil besteht aus einer kleinen Auswahl von historischen
und fabelhaften Geschichten, die von verschiedenen gro3en Person-
lichkeiten zu verschiedenen Gelegenheiten im Mahabharata erzahlt
werden. Sie beinhalten philosophische Themen, moralische Fragen
usw. und geben Richtlinien fiir rechtes Verhalten und Beispiele fiir
praktisch angewandte Weisheit. Sie wurden von den Rsis (Weisen)
erzahlt und von Vyasadeva aufgezeichnet, um den Horer bzw. Le-
ser bei der Bildung eines guten Charakters und bei der Reinigung
seiner Existenz zu unterstiitzen oder ihn iiberhaupt erst dazu aribol
anzuregen. Sinn und Bedeutung mancher Geschichten richtig zu be-
greifen, ist schwierig, wenn man den kulturellen und spirituellen
Hintergrund nicht kennt. Deshalb ist es empfehlenswert, sich durch
aufmerksames Lesen der Zitate und Dialoge des zweiten Teiles ein
Bild zu verschaffen von der vedischen Zivilisation, ihren Mal3stiben
und Zielen. Andernfalls mag man geneigt sein, die Geschichten ein-
fach nur als skurile Marchen aufzufassen und ihnen keinen weiteren
Wert beizumessen, als den blof3er Unterhaltung.



AR THER AL 99 AUTH
AT AT FTHH ddl ST 3130q

narayanam namaskrtya naram caiva narottamam
devim sarasvatim vyasam tato jayam udirayet

Alle Ehre sei Nara und Narayana!
Alle Ehre sei Sarasvati, der Gottin der Gelehrsamkeit!
Alle Ehre sei Vyasadeva, dem Verfasser des Mahabharata!



Die Geschichte der Pandavas

Der erste Teil dieses Buches beinhaltet eine Zusammenfassung der
Hauptgeschichte des Mahabharata. Suta Gosvami erzahlt einer Gruppe
von Weisen, die irgendwo im Wald von Naimisaranya ein langjahriges Op-
fer ausflihren, das Mahabharata. Er selbst horte das groBe Bharata von
Vaisampayana, einem Schuler des erhabenen Dvaipayana Vyasa, am Ho-
fe Konig Janamejayas, dem letzten groBen vedischen Herrscher der Kuru-
Dynastie.

,Duryodhana ist ein grofser Baum tibler Leidenschaften. Karna
ist sein Stamm, Sakuni seine Aste, DuhSasana seine Bliiten und
Friichte und Dhrtardstra seine Wurzel.

Yudhistira ist ein grofser Baum der Rechtschaffenheit. Arjuna
ist sein Stamm, Bhima seine Aste, die Sohne Madris sind seine
Bliiten und Friichte, und Krsna und Religion und alle Brahmanas
sind seine Wurgzel. “

— Adi-parvan, Kap. 1, Vers 65-66



1. Vorgeschichte

Im Wald von Naimisaranya

Stita Gosvami, der Sohn des Weisen RomaharS$ana, war weithin be-
rithmt fiir sein Wissen von den heiligen Geschichten der Welt, den
Puranas. Einst wanderte er zum heiligen Wald von Naimisaranya,
wo der gelehrte Saunaka mit Hilfe von michtigen selbstbeherrsch-
ten Weisen ein zwolfjahriges Opfer vollfiihrte. Siita ndherte sich den
Heiligen, die in der Opferarena sal3en, und mit geneigtem Kopf und
mit gefalteten Handen erkundigte er sich nach ihrem Wohl und dem
Fortschritt ihrer Entsagungen. Die Asketen des Waldes hief3en ihn
in ihrer Mitte willkommen, begierig die fesselnden Geschichten zu
horen, die der Sohn RomaharSanas so gut kannte und boten ihm
einen erhohten Sitzplatz an. Als er Platz genommen hatte, reichten
sie ihm Friichte des Waldes und einen Becher mit frischem Wasser.
Dann sprach Saunaka Rsi: ,,0 lotosiugiger Siita, diirfen wir erfahren,
welche heiligen Orte in Bharatavarsa du mit deiner Gegenwart ge-
segnet und welche heiligen Personen du auf deiner Reise getroffen
hast? Bitte unterrichte uns iiber alles, was dir widerfahren ist.“

Das Schlangenopfer

Siita Gosvami erwiderte: ,,O ihr Rsis, kiirzlich vollfiihrte Konig Ja-
namejaya, der eine grofde Seele unter den irdischen Herrschern und
der wiirdigste Sohn Maharaja Pariksits ist, ein grol3es Schlangenop-
fer mit der Absicht, alle Schlangen der Welt im Feuer zu vernich-
ten. Wahrend der Opferzeremonie erzahlte der grolde Muni VaiSam-
payana viele bedeutende Geschichten, die alle zusammen als das
Mahabharata bekannt sind, das er von seinem spirituellen Lehrer,
dem erhabenen Dvaipayana Vyasa, gehort hatte. Ich war einer der
Zuhorer in der Versammlung. Danach besuchte ich verschiedene tirt-



10 I. Die Geschichte der Pandavas

has (Pilgerorte) und kam schliel3lich zu dem Land Samantaparicaka,
wo viele befdhigte Brahmanas leben. An diesem Ort fand vor nicht
allzu langer Zeit die grof3e Schlacht zwischen den Kurus und den
Pandavas und allen Kénigen der Erde statt. Dann begab ich mich
nach Naimisaranya, um euch zu sehen, die ihr alle selbstverwirk-
lichte Seelen seid.“

Die Weisen waren sehr begierig von Stita Gosvami iiber das Schlan-
genopfer und iiber das Mahabharata zu hoéren und so fragte Saunaka
Rsi, der Sohn Romahars$anas, den weisen Siita: ,,Wie kam es zu die-
sem Schlangenopfer? Was war der Anlass und mit welcher Absicht
vollzog der Enkel Abhimanyus dieses Opfer?*

Stita Gosvami erzahlte, dass Konig Janamejaya vom Rsi Uttanka
angeregt worden war, ein Schlangenopfer zu vollziehen. Uttanka
wollte Rache nehmen an einem Ndga' namens Taksaka, weil er von
Taksaka einmal in arge Schwierigkeiten gebracht worden war. Doch
dies ist eine lange Geschichte und wir wollen hier nicht weiter dar-
auf eingehen. So viel sei jedenfalls gesagt: Uttankas Rachegedanken
stellten eine Ursache dar fiir das Schlangenopfer. Eine andere Ursa-
che war Janamejayas Hass gegen Schlangen, der sich manifestierte,
als er von Uttanka erfuhr, wie sein Vater, Maharaja Pariksit, getotet
worden war.

Pariksit war einst wéahrend einer Jagd miide und durstig am asra-
ma des Weisen Samika vorbeigekommen. Der Weise sa} in Medita-
tion versunken vor seiner Hiitte und riihrte sich nicht, um seinen
koniglichen Gast gebiihrend zu empfangen oder ihm wenigstens et-

1 Nagas sind machtige schlangenartige Lebewesen, die hauptsichlich in
Patala (auch Nagaloka genannt) leben, einer Region unterhalb der Erde,
wo kein Sonnenstrahl hinféllt. Sie verfiigen iiber mystische Kréfte und kon-
nen z. B. verschiedene Formen annehmen. Sie haben viele Hiupter, die mit
leuchtenden Edelsteinen bedeckt sind, welche mit ihrem Licht ihre Welt
(bila-svarga) erleuchten.



1. Vorgeschichte 11

was Wasser anzubieten, wie es in der vedischen Kultur Sitte ist. Ver-
argert liber das Verhalten des Rsis, hangte der Konig ihm mit dem
Ende seines Bogens eine tote Schlange um den Hals und verlie3 den
Ort.

Wenig spiter kam Srngi, der Sohn des Weisen, nach Hause und
sah seinen Vater mit der Schlange um den Hals auf seinem Hirschfell
sitzen. Srngi war noch ein Knabe, aber er besaR schon mystische
Krifte, die man durch Buf3en und Entsagungen erlangt. Dadurch war
es ihm moglich zu erkennen, wer seinem Vater diese Beleidigung
zugefiigt hatte. Und weil er noch sehr unreif war, wurde er zornig
und verfluchte den Konig fiir diese Tat, innerhalb von sieben Tagen
vom Schlangenkonig Taksaka gebissen zu werden.

Als Samika seine Meditation beendet hatte und erfuhr, was Srn-
gi getan hatte, war er sehr betriibt iiber die fatale Handlungsweise
seines Sohnes. Pariksit war ein guter Konig, der die Welt im Ein-
klang mit dharma, den gottlichen Gesetzen, regierte, und einen sol-
chen Herrscher wegen eines geringfiigigen Vergehens mit dem Tod
zu bestrafen, war ein unwiirdiger Akt fiir einen Brahmana. Deshalb
unterwies der Weise seinen Sohn iiber den wahren Reichtum der
Brahmanas, namlich Vergebung.

Eine weitere Ursache des Schlangenopfers war ein Fluch, den Ka-
dru, die urspriingliche Mutter aller Schlangen, gegen ihre eigenen
Kinder verhingt hatte, weil sie sich geweigert hatten, ihr bei ei-
ner betriigerischen Aktion behilflich zu sein. Verbunden mit die-
ser Geschichte aus alter Zeit erzdhlte VaiSampayana von der Ge-
burt und der Herrlichkeit des méchtigen Garuda, des Konigs unter
den Vogeln, der Sri Visnu als Reittier dient, und er erzihlte die Ge-
schichte des Brahmana Astika, der das Schlangenopfer beendete und
so Taksaka und andere Schlangen vor dem Feuertod rettete. Beim
Schlangenopfer wurden alle Arten von Schlangen — und zwar nicht
nur von diesem Planeten — von erfahrenen Opferpriestern durch
mantras gezwungen, in ein grof3es Opferfeuer zu fallen und ihr Le-



12 I. Die Geschichte der Pandavas

ben zu lassen. Taksaka hatte allerdings Gliick. Als er schon iiber dem
Feuer schwebte, erschien der Brahmana Astika auf der Szene und
bat den Konig, ihm einen Wunsch zu erfiillen. Janamejaya willigte
ein, und Astika wiinschte sich, dass der Konig das Schlangenopfer
einstellen moge.

Saunaka Rsi, der beste unter den versammelten Weisen von Nai-
misaranya, bat Stita Gosvami von dem Gesprach zwischen Konig Ja-
namejaya und VaiSampayana Muni zu erzidhlen. Stita Gosvami gab
eine kurze Zusammenfassung vom Mahabharata, der Geschichte der
Pandavas. Weil die Rsis sich nicht ganz zufriedengestellt fithlten sag-
te Saunaka: ,,O Siita, wir sind nicht zufrieden damit, das Bharata in
einer Nuf3schale zu horen. Bitte berichte ausfiihrlich tiber alles, was
du gehort hast. Bitte erzdhle diese heilige und siindenreinigende Ge-
schichte ganz und im Detail.“

Wir konnen das grolde Werk Mahabharata leider auch nur in einer
,Nufdschale“ prasentieren. Wir hoffen aber, dass der Leser dennoch
reichen Gewinn aus dem Studium dieser auf die Essenz gekiirzten
Prasentation ziehen wird.

Die Geburt Satyavatis

Siita Gosvami erzdhlte dann als erstes — nicht zuletzt um dem Autor
des Bharata gebiihrenden Respekt zu erweisen — von der ungewohn-
lichen Geburt Satyavatis und der ebenso ungewohnlichen Geburt ih-
res Sohnes Vyasa, den sie auf einer Insel in der Yamuna gebar und
der deshalb den Beinamen Dvaipayana (,,Insel-geboren®) erhielt.
An jenem Tag, als der fromme Konig Uparicara, ein Nachkomme
in der Linie Kurus, sich mit seiner jungen schonen Frau Girika ver-
einigen wollte, um einen guten Sohn zu erhalten, erschienen seine
Pitrs (Ahnen) vor ihm und baten ihn, fiir sie eine Opferung durch-
zufiihren, mit einem Tier, das er im Wald erlegen sollte. Der Konig
dachte sich, ,,das kommt mir zwar sehr ungelegen, aber was kann
ich tun? Den Pitrs sollte man gehorchen®. Wahrend der Jagd dach-



1. Vorgeschichte 13

te er nur an Girika, und als er sich etwas miide geworden unter
einen ASoka-Baum setzte, waren seine sehnsiichtigen Gedanken an
das schone Madchen so grol3, dass er ungewollt Samen abgab. Er
fing ihn auf einem Blatt des Baumes auf und iiberlegte, wie dieser
Samen zu Girika gelangen konnte, bevor er sein Werk fiir die Pitrs
ausgefiihrt haben wiirde. Dieser Same trug die Erbmasse einer gro-
Ben Dynastie hochqualifizierter Ksatriya-Konige und sollte in seiner
guten Frau eine Frucht hervorbringen. Auf dem Baum saf3 ein Falke,
und da der Konig ein guter Falkner war und auch die Sprache der
Falken verstand, trug er ihm auf, diesen Samen zu Girika zu bringen.

Auf dem Weg zur Konigin jedoch wurde der Vogel iiber der Ya-
muna von einem anderen Falken angegriffen, der das, was Uparica-
ras Falke im Schnabel trug, fiir eine Beute hielt. Sie kdmpften in der
Luft gegeneinander und dabei fiel der Same in den Fluss. Ein Fisch
ald ihn auf. Dieser Fisch war eine Apsara, die verflucht worden war,
als ein Fisch zu leben. Nach neun Monaten geschah es, dass sie ein
paar Fischern ins Netz ging, die ganz erstaunt waren, als sie das
Tier aufschnitten und aus dem Bauch zwei Kinder, ein Junge und
ein Madchen, herauskamen. Sie brachten die Kinder zu Konig Upa-
ricara und der Konig behielt den Jungen und gab das Madchen dem
Konig der Fischer, weil von ihr ein starker Fischgeruch ausging. Der
Fischerkonig nannte das Kind Satyavati.

Die Geburt Dvaipayana Vyasas

Als Satyavati etwas herangewachsen war, iibernahm sie die Aufga-
be, Personen in einem Boot von einem Ufer der Yamuna zum an-
deren zu bringen. Eines Tages zog der junge Rsi Parasara an der
Yamuna entlang. Er war eine unter allen Heiligen hochgeachtete
Personlichkeit und ihm war aufgetragen worden, einen gottlichen
Sohn zu zeugen, der den einen Veda vierfach unterteilen wiirde,
damit zukiinftige Generationen menschlicher Rassen auf der Erde
und auf anderen Planeten einen leichteren Zugang zur spirituellen



14 I. Die Geschichte der Pandavas

Wissenschaft haben wiirden, durch die man die Bande materieller
Natur transzendiert und Unsterblichkeit erlangen kann. Als er das
Madchen sah, wusste er, dass nur sie die geeignete Mutter fiir diesen
Sohn sein konnte. Er konnte auch sehen, wer ihre wirklichen Eltern
waren. Parasara bestieg Satyavatis Boot und wahrend sie ruderte,
offenbarte er ihr seine Mission und bat sie darum, von ihm einen
gottlichen Sohn zu empfangen.

Satyavati erwiderte besorgt um ihre Ehre und in Furcht vom Rsi
verflucht zu werden, wenn sie seinem Willen nicht gehorchte: ,,0
Ehrwiirdiger, ich bin eine Jungfrau und stehe unter dem Schutz mei-
nes Vaters. Wie kann ich auf3erdem deine Umarmungen annehmen,
da jene Rsis, die dort am anderen Ufer des Flusses stehen, uns se-
hen konnen?“ Daraufhin schuf Parasara Muni durch seine mystische
Kraft einen dicken Nebel. Immer noch in Furcht vor den Konsequen-
zen einer Vereinigung mit dem Muni, sagte Satyavati: ,,Was wird
mein Vater sagen, und wer wird mich dann noch zur Frau nehmen,
wenn ich deinem Willen gehorche?“

Parasara antwortete: ,,Mach dir keine Sorgen, du wirst wieder ei-
ne Jungfrau sein!“ Er gewéahrte ihr auch eine Segnung und Satyavati
wiinschte sich, einen wohlduftenden Korper zu besitzen. Dann liel3
er sie zu einer Insel in der Yamuna rudern und zeugte mit ihr Vyasa-
deva. Vyasa wurde wie die Devas kurz nach der Empféangnis geboren
und wuchs in wenigen Augenblicken zu jugendlicher Grol3e heran.
Sogleich setzte er sein Herz an die Ausiibung von tapasya (Entsa-
gung) und verliel3 seine Mutter. Im Gehen erklarte er ihr, dass sie
an ihn denken solle, wenn sie seine Hilfe brauchte; er wiirde dann
sofort zur Stelle sein. An einem heiligen Ort im Himavat nahm er
lange Zeit Harten und Entsagungen auf sich und stellte die Vedas
zusammen und als fiinften Veda das Mahabharata.



1. Vorgeschichte 15

Die Sohne Ditis und Aditis

Als nichstes berichtete Siita Gosvami, was er von der Geburt der
grol3en Helden im Mahabharata von VaiSampayana gehort hatte. Er
erzdahlte von Parasurama, der Kriegerinkarnation Visnus, und dann
von der Zeit, als die Daityas von den Adityds (Devas) von den himm-
lischen Planeten vertrieben worden waren und sich auf der Erde
inkarniert hatten.

Siita Gosvami erzéhlte von den Sohnen des aus dem Nabel Visnus
geborenen vierkopfigen Brahma und wie das Universum mit Lebe-
wesen gefiillt worden war. Wenn nach einer Auflésung der materiel-
len Welten die Universen aufs neue durch den Willen des Hochsten
entstehen, geht der Hochste Herr in seiner Visnu-Form in jedes Uni-
versum ein. Jedes Universum ist zur Halfte mit Wasser gefiillt und
auf diesem Ozean legt Visnu sich nieder. Dann lasst er aus seinem
Nabel einen Lotos sprief3en und aus der Bliite wird Brahma geboren,
der dann, von Visnu ermachtigt, die weitere Schopfung vornimmt,
die Planeten erschafft usw. und das Universum mit Lebewesen be-
volkert. Sri Visnu offenbart Brahma das vedische Wissen im Herzen
und der Grof3vater des Universums unterrichtet dann seine S6hne
darin, die es wiederum an ihre S6hne und Schiiler weitergeben. Auf
diese Weise werden die Vedas den Lebewesen schon vom Anfang
der Schopfung zu ihrem Nutzen mitgegeben.

Die Vedas sind eine Art gottliches Gesetzbuch, das die Richtli-
nien fiir zivilisiertes menschliches Leben festsetzt und ihren Befol-
gern gliickliche Lebensumstidnde garantiert. Letztlich zielen die Ve-
das aber darauf ab, den ewigen Lebewesen Wissen zu geben, durch
welches Unwissenheit zerstort wird und durch das sie aus dem Kreis-
lauf von Geburt und Tod befreit werden konnen. Aufgrund der be-
zaubernden Kraft der materiellen Natur (maya) identifizieren sich
die ewigen Lebewesen mit ihren jeweiligen zeitweiligen Korpern.
Sie vergessen ihre wahre spirituelle Natur und versuchen stattdessen
unter dem Zauberbanne mdayas die Reichtiimer der Natur auszubeu-



16 I. Die Geschichte der Pandavas

ten und die materielle Natur zu beherrschen. Wegen dieser Neigung
leiden die Lebewesen immer wieder die Qualen von Geburt, Alter,
Krankheit und Tod. Die Vedas sind ein Ausdruck der Barmherzigkeit
des Hochsten Herrn, weil durch ihre spirituellen Unterweisungen
das Lebewesen von diesem unnatiirlichen Zustand fortwdhrender
Wiedergeburt befreit werden kann.

Diejenigen, die den Anweisungen der Vedas folgen und die Ober-
hoheit Visnus anerkennen, werden als Suras oder Devas, Halbgotter
oder Gottgeweihte bezeichnet, und diejenigen, die diese Weisungen
missachten und nach ihren eigenen Launen handeln und sich ihre ei-
genen Gotter und Gesetze fabrizieren, werden als Daityas oder Asu-
ras oder Damonen bezeichnet. Ein Halbgott kann durchaus in die
Mentalitiat eines Damons verfallen, wihrend ein Damon durch Ge-
meinschaft mit reinen Gottgeweihten ebenfalls ein Gottgeweihter
werden kann.

Brahma erschuf die ersten Lebewesen aus seinem Geist. Einer sei-
ner ersten Sohne war Marici. Marici hatte einen Sohn namens Kasya-
pa. Kasyapa heiratete Diti und Aditi. Aditi brachte zwo6lf Sohne zur
Welt, die als Adityds bezeichnet werden und zu denen auch Siirya,
der Sonnengott und Indra, der Himmelskonig, gehoren. Die Adityds
und ihre Nachkommen sind Halbgotter, wahrend die Daityas, die
Sohne Ditis, und die Nachkommen der Daityas in der Regel athe-
istische Damonen sind. Es gibt aber auch Ausnahmen. Die Damo-
nen bevolkerten die unteren Planetensysteme und die Halbgotter
die hoheren Planeten. Manchmal ziehen die Asuras gegen die Devas
in den Krieg, und manchmal gelingt es ihnen dabei, das himmli-
sche Konigreich zu erobern und die Devas zu vertreiben. Den letz-
ten Sieg liber die Halbgotter erlangten die Daityas unter der Fiihrung
von Bali Maharaja. Bali wurde aber seiner Herrschaft iiber die drei
Welten (hohere, mittlere und untere Planetensysteme) durch einen
Trick Visnus (Sri Vamanadeva) beraubt, damit Indra seinen Posten
als Himmelskonig wieder einnehmen konnte.



1. Vorgeschichte 17

Devas und Asuras inkarnieren sich auf der Erde

Nach Balis Sturz flohen die Asuras und suchten - sich in grol3er
Zahl unter Menschen und Tieren inkarnierend — auf der Erde Zu-
flucht und machten sie zu ihrer Basis fiir eine neue Attacke gegen
die Devas. Mit der Zeit wurden die Asuras eine untragbare Biirde fiir
Mutter Erde und so begab sie sich in Form einer Kuh zu Brahma und
bat ihn mit Tranen in den Augen um Hilfe. Brahma konnte Mutter
Erde zwar nicht direkt helfen, aber er wandte sich an Sri Visnu, und
die Gottheit versprach, zu gegebener Zeit in der Vrsni-Dynastie zu
erscheinen und die Erde von ihrer Last zu befreien.? So nahm der
Hochste Herr, Sri Krsna, in seiner urspriinglichen Gestalt in Mathura
als der Sohn Devakis und Vasudevas Geburt, um die Frommen vor
den gottlosen Asuras zu beschiitzen, die Asuras zu toten und um die
in Vergessenheit geratenen Prinzipien wahrer Religion wieder zu
verkiinden. Der Herr vollfiihrte seine Kindheitsspiele in dem Kuhhir-
tendorf Vrndavana® und lieR spiter die Stadt Dvaraka erbauen, wo
er 16108 Koniginnen heiratete, sich in genauso viele Formen erwei-
terte und mit jeder Konigin in einem grol3en Palast lebte. In Dvaraka
spielte Krsna die Rolle eines vollkommenen Ksatriya-Konigs. Zu der
Zeit als Krsna erschien, inkarnierten sich auch viele Devas, um am
lila, den transzendentalen Spielen des Herrn, teilzunehmen.
Vaisampayana erzahlte dann, als was die grolden Devas und Daity-
as sich auf der Erde inkarniert hatten. Um ein paar Beispiele zu nen-
nen: Drona war eine Teilerweiterung Brhaspatis, des Gurus der Halb-
gotter; Asvatthama war eine Teilerweiterung Yamas, Kamas, Krod-
has und Mahadevas. Krpa war eine Teilerweiterung der Rudras (elf
Erweiterungen Sivas); Sakuni war Dvapara (Herr des dvdpara-yuga);
Satyaki war eine Teilerweiterung der Maruts, ebenfalls Drupada, Kr-

2 siehe Teil III, 22. ,Brahma lobpreist Sri Visnu“

3 ca. 200 km siidlich von Delhi gelegen



18 I. Die Geschichte der Pandavas

tavarman und Virata. Duryodhana war Kali (Herr des kali-yuga), und
Duryodhanas Briider waren Sohne Pulastyas. Varcas, der Sohn So-
mas (Halbgott des Mondes), wurde Abhimanyu, der Sohn Arjunas.
Der aus dem Feuer geborene Dhrstadyumna war eine Teilerwei-
terung Agnis (Halbgott des Feuers). Pradyumna, einer der Sohne
Krsnas, war der berithmte himmlische Rsi Sanat-kumara. Draupadi
war eine Erweiterung Laksmis (die Gliicksgottin) und Sacis (Gemah-
lin des Himmelskonigs). Der danava Vipracitti inkarnierte sich als
Jarasandha und Ajaka, der jiingere Bruder Vrsaparvans, als Salva.
Ekacakra hatte als Prativindhya, Sohn Yudhistiras, Geburt genom-
men, Samhrada, der jiingere Bruder Prahradas, als Salya und An-
uhrada als Dhrstaketu. Der Asura Baskala wurde der machtige Bha-
gadatta, der in der groRen Schlacht ein Verbiindeter Duryodhanas
war und auf einem riesigen weilen Elefanten reitend, die Reihen
der Kurus dezimierte. Kamsa und Si$upala, die beide noch vor der
Schlacht von Kuruksetra von Krsna getotet wurden und so Befreiung
erlangten, waren der danava Kalanemi und HiranyakaSipu.*

Die Dynastie der Kurus

VaiSampayana sprach hiernach von der Dynastie der Kurus, angefan-
gen mit dem grolden Herrscher Yayati. Yayati lebte vor langer Zeit,
als die Menschen noch sehr viel dlter wurden als heutzutage und
war der Sohn des méchtigen Weltherrschers Nahusa. Nahusa hatte
sogar eine lange Zeit die Position Indras inne, bis er aufgrund seiner
Selbstherrlichkeit, seines Stolzes und seiner Vergehen gegen Brah-
manas diese Position wieder verlor.> Zwischen Brahma und Nahusa
liegen nur sieben Generationen. Man muss dabei allerdings beden-
ken, dass jede Generation Millionen von Jahren wahrte. Zuriick zu

4 Wer vom Hochsten Herrn personlich getotet wird, erlangt Befreiung. Sol-
che Gnade wird allerdings nur wenigen Asuras zuteil.

5 siehe: Teil III, 2. ,NahuSas Aufstieg und Fall“



1. Vorgeschichte 19

Yayati. Er hatte fiinf Sohne. Als dieser Herrscher durch einen Fluch
Sukracaryas von Gebrechlichkeit iiberwiltigt wurde, bat er seine
Sohne einen nach dem anderen, ihm ihre Jugend im Austausch mit
seiner Gebrechlichkeit zu geben, da sein Verlangen nach weltichen
Geniissen noch nicht gesattigt war.

Aber nur Puru, Yayatis jlingster Sohn, erklarte sich dazu bereit,
seine Jugend zu opfern. Und als Yayati nach tausend Jahren erkann-
te, dass es kein Ende der Verlangen gibt, d. h. dass der Hunger nach
Sinnengenuss niemals gesattigt werden kann, indem man die Begier-
den zu befriedigen sucht, gab er seinem jiingsten Sohn die Jugend
zuriick und sagte zu ihm: ,,O Bezwinger deiner Feinde, mit deiner Ju-
gend habe ich die Freuden des Lebens genossen bis zum vollen Mal3
meiner Begierden, bis zu den Grenzen meiner Kréfte. Begierden wer-
den jedoch niemals befriedigt durch entsprechende Handlungen. Im
Gegenteil — wenn man Schritte unternimmt, um Begierden zu befrie-
digen, flammen sie nur noch mehr auf, wie ein Opferfeuer, auf das
Butterfett gegossen wird. Wenn ein einziger Mann alles auf Erden
besitzen wiirde — ihre Kornfelder, ihr Gold und Silber und ihre Edel-
steine, ihre Tiere und Frauen — er ware immer noch nicht zufrieden.
Der Durst nach Genuss sollte deshalb aufgegeben werden.“ Dann
ging Yayati in den Wald, um Buf3en und Entsagungen auf sich zu
nehmen. Puru wurde Thronerbe. Normalerweise wurde in der vedi-
schen Zivilisation der alteste Sohn eines Konigs dessen Nachfolger.
Mehrere Generationen spater wurde Dusyanta in dieser Dynastie ge-
boren. Dusyanta zeugte mit Sakuntala Maharaja Bharata.®

Einige Generationen nach Bharata wurde der méchtige tugend-
hafte Kaiser Samvarana geboren, der Tapati, eine Tochter des Son-
nengottes Vivasvan zur Frau bekam und mit ihr Kuru zeugte, nach
welchem die Dynastie benannt wurde, in der dann die Pandavas

6 Nicht zu verwechseln mit dem Sohn Konig Rsabhadevas, mit dem glei-
chen Namen.



20 I. Die Geschichte der Pandavas

(Sohne Konig Pandus) und Dhartarastras (Sohne Dhrtarastras) er-
schienen. Kuru hatte vier Sohne. In der Linie seines Sohnes Jahnu
erschien zehn Generationen spéter Pratipa und dessen Nachfolger
war Santanu.

Santanu heiratet Ganga und zeugt mit ihr acht Séhne

Maharaja Santanu traf eines Tages im Wald die Géttin Ganga und
bezaubert von ihrer Schonheit machte er ihr einen Heiratsantrag.
Ganga willigte ein, seine Frau zu werden unter der Bedingung, dass
Santanu niemals ein hartes Wort gegen sie sagen diirfe, was immer
sie auch tue und dass er sie niemals nach dem Grund ihrer Handlun-
gen fragen diirfe. Wenn er sie auch nur einmal tadeln wiirde, wére
seine Zeit mit ihr abgelaufen. Maharaja Santanu zeugte mit Ganga
acht Sohne, von denen sie jeden — aul3er den letzten — sofort nach
der Geburt in den Ganges warf mit den Worten: ,Ich tue, was du
wolltest“. Santanu war jedesmal sehr bedriickt, wenn seine Frau ein
Neugeborenes in den Fluss warf, und als sie auch das achte Kind in
den Ganges werfen wollte, konnte er sich nicht mehr langer zuriick-
halten und tadelte die Go6ttin mit harten Worten. Daraufhin sagte
sie, dass gemald ihrer Abmachung ihre Zeit mit ihm nun abgelaufen
sei. Ganga offenbarte dem Konig ihre wahre Identitédt und erzéhlte
ihm, dass die getoteten Kinder die Vasus genannten Halbgotter wa-
ren, die von dem grofden Rsi Vasistha verflucht worden waren, auf
der Erde Geburt zu nehmen und sie als ihre Mutter und ihn als ih-
ren Vater erwahlt hatten und dass es der Wille der Vasus war, gleich
nach der Geburt in den Ganges geworfen zu werden.

Die Vasus stehlen Vasisthas Kamadhenu-Kuh

Santanu Maharaja wollte mehr dariiber wissen und Ganga erzihl-
te folgende Geschichte: ,Einst wanderten die acht Vasus mit ihren
Frauen durch einen bezaubernden Wald am Rande des Berges Me-
ru. In diesem Wald befand sich auch der asrama Vasisthas, der ein



1. Vorgeschichte 21

Sohn Varunas, des Halbgottes der Gewasser war und dort grof3e Ent-
sagungen und Harten auf sich nahm, um Reinheit der Seele zu er-
langen. Als die Vasus an diesem asrama vorbeikamen, sahen sie die
schone kamadhenu, die wunscherfiillende Kuh des Weisen. Sie war
eine Tochter Kasyapa Munis und Surabhis, der berithmten Tochter
Daksas. Die kamadhenu versorgte Vasistha Muni mit allem, was er
brauchte fiir seine Opferriten. Dyu, einer der Vasus, pries die Fahig-
keiten der Kamadhenu und hob besonders hervor, dass ihre Milch
Nektar sei, der dem Trinker ein langes Leben, frei von Krankheit
und Gebrechlichkeit, gewédhre. Dyus Gemahlin war sehr entziickt
von der wundersamen Kuh. Und da ihr Besitzer gerade nicht zu-
hause war, bat sie ihren Ehemann mit geschickten schmeichelnden
Worten, die kamadhenu einfach mitzunehmen. Dyus Gattin hatte ei-
ne Freundin unter den Irdischen, die die Tochter des gro3en Konigs
Usinara war. Thr wollte sie die Kuh schenken, damit die Konigstoch-
ter die Milch tranke und ebenso langlebig werden wiirde wie die
Himmlischen, wie sie selbst. Dyu liel3 sich von seiner Frau bereden
und stahl Vasisthas schone kamadhenu. Als der Weise nach Hause
kam, vermisste er seine Wunderkuh. Und obwohl Vasistha sie tiber-
all im Wald suchte, fand er sie nicht. Dann wurde ihm durch sein
spirituelles Auge gewahr, was sich zugetragen hatte und im Zorn
verfluchte er die Vasus, auf der Erde Geburt zu nehmen.

In der Zwischenzeit waren die Vasus in ihrem Haus angelangt,
und schon bald bemerkten sie, dass ein Fluch auf ihnen lastete. So
begaben sie sich wieder zum dsrama Vasisthas und brachten ihm
seine kamadhenu zurtick. Sie erwiesen ihm ihre Ehrerbietungen und
baten ihn, seinen Fluch von ihnen zu nehmen. Der Muni sagte: ,,Ich
kann diesen Fluch nicht zuriicknehmen, denn meine Worte konnen
sich niemals als unwahr erweisen.” Da er aber Mitleid mit den Va-
sus hatte, versicherte er ihnen, dass sie alle, aufer Dyu, schon in-
nerhalb eines Jahres zu den himmlischen Regionen zuriickkehren
wiirden. Dyu sollte lange auf der Erde leben und er sollte — Gliick



22 I. Die Geschichte der Pandavas

im Ungliick - als eine hochgeachtete Personlichkeit, die mit allen
Schriften vertraut und dem dharma hingegeben sein wiirde, gelten.
Er wiirde auch um seines Vaters willen ehelos bleiben. Auf ihrem
Riickweg trafen die Vasus mich, Ganga, und erzahlten mir von ih-
rem Ungliick. Sie baten mich, als ihre Mutter auf der Erde zu erschei-
nen und jeden gleich nach der Geburt in den Ganges zu werfen, um
sofort wieder zur himmlischen Region zuriickkehren zu konnen.“
Nachdem die Gottin diese Worte gesprochen hatte, verlief sie San-
tanu zusammen mit dem neugeborenen Jungen, den sie Devavrata’
nannte.

Devavrata studierte die Vedas bei Vasistha Muni. Als Devavrata
schon nach wenigen Jahren in allen Zweigen des vedischen Wissens
bewandert und ein groRer Krieger geworden war, brachte seine Mut-
ter ihn zuriick zu Santanu.

Devavratas Schwur

Einige Zeit spiter heiratate der Konig Satyavati, die Mutter Srila
Vyasadevas. Als Santanu den Nisada-Konig um ihre Hand bat, mach-
te er zur Bedingung, dass Satyavatis Sohne Thronfolger werden soll-
ten. Der Herrscher der Erde akzeptierte die Bedingung nicht, da
Bhisma rechtméfig sein Nachfolger war und begab sich betriibt
wieder nach Hause. Um seinen Vater zu helfen, ging Bhisma zum
Nisada-Konig und nahm vor ihm den Schwur auf sich, auf sein Thron-
recht als #ltester Sohn Santanus zu verzichten und niemals in den
grhasta-asrama (Haushalter-Lebensstand) einzutreten. D.h. mit an-
deren Worten, er wiirde keine Sohne bekommen konnen, die Sa-
tyavatis Sohn vielleicht den Thron streitig machen konnten. Bei sei-
nem Schwur lie3en die Halbgotter Blumen regnen und riefen er-
freut: ,,Bhisma, Bhisma soll er heilsen!“ Bhisma bedeutet ,jemand,
der einen furchtbaren Eid geleistet hat“. Santanu gab Bhisma aus

7 ,jemand, der sich Gott verschworen hat“



1. Vorgeschichte 23

Dank die Segnung, seinen Tod selbst bestimmen zu konnen.

Citrangada und Vicitravirya

Satyavati gebar dem Kaiser zwei Sohne, Vicitravirya und Citranga-
da. Als seine beiden S6hne erwachsen waren, nahm Maharaja San-
tanu, nachdem er 36 Jahre lang die Welt regiert hatte, vanaprastha
an; er zog sich in den Wald zuriick, um den Rest seines Lebens Bu-
Ben und Entsagungen auf sich zu nehmen und sich aufs nachste
Leben vorzubereiten. Santanu war ein idealer Konig, ein Heiliger
unter den Herrschern. Wahrend seiner Regierungszeit fiihrten die
Menschen ein gliickliches gesundes Dasein. Gleich ihrem erhabenen
Konig, ihrem grof3en Vorbild, waren ihre Gedanken und ihr Trach-
ten auf das eine grof3e Ziel der Zufriedenstellung und Verehrung
des kosmischen Erhalters, Sri Visnu, gerichtet, und sie erfiillten ih-
re jeweiligen Pflichten in den varnas und asramas mit Freude. Die
Brahmanas leiteten die Konige auf dem Pfad des dharma und lehrten
das vedische Wissen; die Ksatriyas gehorchten den Brahmanas und
beschiitzten die Biirger, einschliel3lich der Tiere, Vogel und anderer
Lebewesen; die Vaisyas beschiitzten insbesondere die Kiihe und er-
zeugten geniigend Nahrungsmittel fiir die ganze Gesellschaft, und
die Siidras assistierten mit ihrer Arbeit den anderen Klassen. Santa-
nu war so machtig und so voller guter Eigenschaften, dass ihn alle
anderen Konige ganz von selbst als den Konig der Konige akzeptier-
ten.

Nachdem $antanu sich zuriickgezogen hatte, iibernahm Citranga-
da die Position seines Vaters. Aber seine Herrschaft wahrte nicht
lange, denn er wurde von einem Gandharva gleichen Namens zu
einem Wettkampf herausgefordert. Sie kampften vier Jahre lang ge-
geneinander, und am Ende siegte der Gandharva durch seine grof3e-
ren mystischen Kréfte iiber den seinerzeit méchtigsten Ksatriya der
Erde. Danach lie? Bhisma den noch minderjéhrigen Vicitravirya als
Thronfolger einweihen.



24 I. Die Geschichte der Pandavas

Bhisma raubt die Prinzessinen von Kosala

Einige Jahre spiter, als der Knabe zu einem stattlichen Jiingling
herangewachsen war, kiimmerte sich der Sohn Gangas personlich
um die Vermahlung Vicitraviryas. Als Bhisma erfuhr, dass die drei
apsaragleichen Prinzessinnen von Kosala — Ambha, Ambika und Am-
balika — bei einer svayamvara® ihren Brautigam wéihlen wiirden,
entschloss er sich, sie fiir Vicitravirya zu rauben. Zu der svayam-
vara hatten sich tausende von Ksatriya-Konigen eingefunden. Und
noch bevor all ihre Namen verlesen worden waren, entfiihrte Bhis-
ma die jungen Prinzessinnen vor den Augen der machtigen Ksatriyas.
Sie verfolgten ihn und liel3en ihre Pfeile auf ihn herabregnen, aber
dem Meister der Waffenkunst waren sie nicht gewachsen. Schliel3-
lich kehrten sie um, und Bhisma brachte die schonen Konigstochter
ungehindert nach Hastinapiira.

Eine der Prinzessinnen, namlich Ambha, war nicht damit einver-
standen, die Gemahlin Vicitraviryas zu werden, denn sie hatte ihren
Gemahl bereits gewihlt. Sie wollte Salya, den Koénig von Madras,
heiraten. Bhisma brachte sie deshalb zu Salya, der Ambha jedoch
zuriickwies, weil sie schon von einem anderen (Bhisma) beriihrt
worden war. Daraufhin bat Ambha Bhisma, sie zu heiraten. Bhis-
ma konnte ihrem Wunsch jedoch nicht nachkommen, weil er durch
das Geliibde, lebenslédnglich das Zoélibat einzuhalten, gebunden war.

Die Prinzessin war dariiber sehr verstort und begab sich in den
Wald. Dort traf sie Parasurama, der der Waffenlehrer Bhismas war.
Sie klagte ihm ihr Leid und er versprach, ihr zu helfen. ParaSurama
forderte Bhisma auf, Ambha zur Frau zu nehmen. Bhisma weigerte
sich strikt. Das machte Parasurama so zornig, dass er Bhisma to6-
ten wollte. Sri Parasurama ist die Kriegerinkarnation des Hochsten

8 Eine Zeremonie, bei der sich eine Prinzessin einen Brautigam unter vie-
len Bewerbern aussucht oder viele Ksatriyas sich um die Hand einer Prin-
zessin bewerben.



1. Vorgeschichte 25

Herrn, die erschien, um die gesamte Ksatriya-Rasse der Erde viele
Male hintereinander zu vernichten, weil die Ksatriyas ihre Macht
missbrauchten und sich schwer gegen die Brahmanas vergingen. Pa-
rasurama und Bhisma kdmpften dreiundzwanzig Tage gegeneinan-
der, doch konnte keiner den anderen besiegen.

Ambha fasste dann den Entschluss, harte Entsagungen auf sich zu
nehmen, um von Siva die Segnung zu bekommen, Bhisma téten zu
konnen. Als der michtige Siva mit der Ausfiihrung ihrer harten As-
kese zufrieden war, gewdhrte er ihr die Segnung, in ihrem nichsten
Leben die Ursache von Bhismas Tod zu werden.

Vyasadeva zeugt Pandu, Dhrtarastra und Vidura

Konig Vicitravirya ist das Beispiel fiir einen Menschen, der sich das
Leben durch exzessiven Genuss verkiirzt. Er vergniigte sich sieben
Jahre lang ununterbrochen mit seinen beiden Frauen und starb als
Folge davon schlie8lich an Schwindsucht.

Um die Kuru-Dynastie fortzufiihren, zeugte Vyasadeva, der Bru-
der Citrangadas und Vicitraviryas, auf Bitten seiner Mutter mit Am-
bika einen Sohn. In der vedischen Kultur war es erlaubt, dass der
Bruder eines Mannes mit dessen Ehefrau ein Kind zeugen durfte,
wenn die Frau von ihrem Ehemann kein Kind haben konnte. Vyasa-
deva war ein in Lumpen gekleideter Asket mit verfilzten Haaren. Da
er das Geliibde auf sich genommen hatte, sich ein Jahr lang nicht zu
waschen, ging von seinem Korper ein fiir empfindsame Prinzessin-
nennasen nicht gerade angenehmer Geruch aus. Als er sich Ambika
ndherte, schloss sie die Augen, weil sie seinen Anblick nicht ertragen
konnte. Dies fiihrte dazu, dass ihr Sohn Dhrtarastra blind geboren
wurde. Satyavati bat Vyasadeva, noch einmal einen Sohn zu zeugen,
diesmal mit Ambalika. Ambalika wurde bleich als sie den Asketen
sah, und so wurde ihr Sohn mit einer blassen Haut geboren und be-
kam den Namen Pandu, ,der Blasshautige“. Danach bat Satyavati
den Heiligen ein drittes Mal, einen Sohn zu zeugen. Sie trug Ambika



26 I. Die Geschichte der Pandavas

auf, den Rsi noch einmal in ihrem Gemach zu empfangen. Aber der
Prinzessin war der Gedanke, sich mit dem hésslichen schmutzigen
Asketen zu vereinigen, so zuwider, dass sie eine schone Dienstmagd
an ihrer Stelle Vyasa empfangen liel3. Die Dienstmagd verhielt sich
dem Weisen gegeniiber sehr ehrfurchtsvoll und ergeben. Aus dieser
Verbindung ging Vidura hervor, der spater weltberiihmt wurde fiir
seine Weisheit und Gerechtigkeit.

Yamaraja wird vom Rsi Mandavya verflucht

Vidura war eine Teilerweiterung Yamarajas, des weisen Richters der
Siinder. Es war Yamas Wunsch gewesen, an den transzendentalen
Spielen Krsnas teilnehmen zu diirfen und durch die barmherzige
Fligung des Hochsten Herrn wurde ihm dieser Wunsch erfiillt. Ya-
maraja hatte einmal dem Rsi Mandavya fiir eine grausame Tat, die
dieser als ein Kind begangen hatte, eine iibermidf3ig schwere Strafe
auferlegt, woraufhin Mandavya ihn spéter verfluchte, auf der Erde
Geburt zu nehmen.

VaiSampayana erzdhlte in diesem Zusammenhang die folgende
Geschichte: Mandavya Rsi, der stets der Ausiibung schwerer tapa-
sya hingegeben war, hatte einst ein Schweigegeliibde auf sich ge-
nommen. Eines Tages, als er mit erhobenen Armen wie ein Pfahl in
Meditation versunken vor seiner Hiitte stand, kamen einige Rauber
vorbei, die von den Ordnungshiitern des Konigs verfolgt wurden.
Sie versteckten sich hinter dem Haus des Rsis. Als die Polizisten
kamen und den Rgi fragten, wo die Rauber hingelaufen seien, gab
er natiirlich keine Antwort. Die Leute fanden die Rauber schliel3-
lich, und weil sie dachten, Mandavya wiirde mit ihnen unter einer
Decke stecken, schleppten sie ihn zusammen mit den Dieben zur
Stadt des Konigs. Die Diebe wurde auf Holzpfiahle aufgespiel3t und
so auch der unschuldige Rsi, der nicht von seinem Geliibde abwich
und nichts unternahm, um der Bestrafung zu entgehen. Die Diebe
starben schliefRlich, aber der Rsi blieb am Leben.



1. Vorgeschichte 27

Als einige andere Rsis von Mandavyas leidvollem Zustand erfuh-
ren, begaben sie sich zu ihm und trosteten ihn und gingen dann zum
Konig. Der Konig war sehr erschreckt, als er horte, dass ein Brah-
mana gepfahlt worden war und begab sich mit den Rsis zusammen
zu ihm, um vor seinen FiiRen niederzufallen und ihn um Vergebung
zu bitten. Mandavya nahm dem Konig diese Bestrafung nicht iibel,
weil er sich dariiber im klaren war, dass er diese Qualen aufgrund
einer vergangenen stindhaften Handlung zu ertragen hatte. Die Leu-
te des Konigs versuchten, den angespitzten Pfahl aus dem Koérper
des Weisen zu ziehen, aber es gelang ihnen nicht — der Pfahl brach
ab und die Spitze steckte immer noch in seinem Korper.

Als Mandavya seinen Korper aufgab, wurde er zu einem himm-
lischen Planeten erhoben. Eines Tages besuchte er Yamaraja und
fragte ihn, fiir welche Siinde er so hart bestraft worden war, und
der Herr der Gerechtigkeit sagte ihm, dass er einmal in seiner Kind-
heit ein Insekt auf einem Strohhalm aufgespie(3t habe. Weil der Rsi
diese Strafe fiir unangemessen hart hielt, verfluchte er Yamaraja,
auf der Erde Geburt zu nehmen.

Maharaja Pandu wird vom Rsi Kindama verflucht

Als Pandu zu einem Jiingling herangewachsen war, wurde er als
Thronfolger Vicitraviryas eingesetzt. Er heiratete zwei Frauen, Pr-
tha, auch Kunti genannt, die die Tochter Koénig Kuntibhojas war und
Madri, die Tochter des Konigs von Madras. Der blinde Dhrtarastra
heiratete Gandhari, die Tochter des Konigs von Gandhara, und Vi-
dura erhielt die Tochter Konig Devakas zur Gemahlin.

Bald nach seiner Hochzeit unterwarf Konig Pandu mit seinem
Heer die Konige der Erde. Dann zog er sich mit seinen beiden Frau-
en in den Wald zuriick, da ihm am opulenten Palastleben in Has-
tinapiira nicht viel gelegen war und da er auflerdem ein leidenschaft-
licher Jager war.

Eines Tages totete er aus Versehen auf der Jagd den Rsi Kindama.



28 I. Die Geschichte der Pandavas

Der Rsi und seine Frau hatten die Form eines Hirschpaares ange-
nommen, und waren gerade damit beschaftigt, sich geschlechtlich
zu vereinigen, als Kindama vom Pfeil Pandus getroffen wurde.® Be-
vor der Rsi starb, verfluchte er Maharaja Pandu, ebenfalls dann zu
sterben, wenn er sich mit seiner Frau vereinigt.

9 Sie hatten die Form einer Hirschkuh und eines Hirsches angenommen,
um sich auferhalb eines fiir zivilisierte Menschen verbotenen Zeitraums
der Kopulation zu vereinigen.



2. Leben und Not der Pandavas

Die Geburt der Pandavas

Daraufhin nahm Pandu vanaprastha an und wanderte mit Kunti und
Madri zum Caitaratha, Kalakuta, Himavat und schlief3lich zum Gan-
dhamadana, wo der tugendhafte Pandu den dort lebenden Siddhas,
Caranas und anderen himmlischen Wesen und den Rsis bald sehr
lieb wurde. Maharaja Pandu war jedoch unzufrieden, weil er sich
um sein zukiinftiges Wohl sorgte. Er kam zu der Schlussfolgerung,
dass er ohne einen Sohn nach dem Tode keine gliicklichen Regionen
erreichen wiirde.

Durch sraddha (regelméaldige Opfergaben an die Ahnen) und an-
dere fromme Handlungen retten Sohne ihre Viater aus der Holle, die
man Put nennt oder aus anderen schlechten Bedingungen und er-
moglichen ihnen einen Aufenthalt in hoheren Regionen. Das ist die
Aussage der Schriften.

Aul3erdem fiihlte er sich verantwortlich fiir das Wohl der Mensch-
heit und hielt es fiir seine Pflicht, fiir einen wiirdigen Nachfolger
zu sorgen, der die Prinzipien des dharma in der menschlichen Ge-
sellschaft aufrechterhalten wiirde. Aufgrund dieser Uberlegungen
drangte Pandu seine Gemahlin Kunti, einen gerechten tugendhaf-
ten Sohn zu bekommen. — Und wer kdme dafiir als Vater mehr in
Frage als Yamaraja, der Herr der Gerechtigkeit, der gerechte Richter
frommer und siindhafter Taten der Menschen selbst?

Prtha bekam einmal, als sie noch im Palast ihres Vaters lebte, als
Segnung fiir ihre Dienste von Durvasa Muni einen mantra, mit dem
sie jeden Halbgott rufen konnte, um von ihm ein Kind zu bekommen.
Durvasa kannte die Zukunft Pandus, und deshalb gab er Kunti diese
Segnung.

Aus der Verbindung Kuntis mit dem Herrn des Todes ging Mahara-
ja Yudhistira hervor. Als er das Licht der Welt erblickte, sagte eine



30 I. Die Geschichte der Pandavas

Stimme am Himmel: , Dieses Kind wird der beste aller tugendhaften
Maénner sein. Er wird ein in allen drei Welten berithmter Konig wer-
den!“ Pandu bat Kunti noch dreimal, Sohne von den Halbgottern
zu bekommen. Sie empfing Bhima durch Vayu, den Gott des Win-
des und Arjuna durch Indra, den Konig der Himmelsbewohner. Der
vierten Bitte ihres Gatten kam sie aber nicht nach, sondern lehr-
te Madri den mantra, damit auch sie Kinder habe. Madri rief die
Zwillings-Asvinis, die beiden Arzte der Halbgétter, deren Schonheit
und Gelehrsamkeit im ganzen Universum bekannt waren, und emp-
fing Nakula und Sahadeva durch sie. Die fiinf hochqualifizierten
Sohne Pandus wurden von den im Wald lebenden Weisen unterrich-
tet und zu zukiinftigen Fiihrern herangezogen.

Eines Tages im Friihling geschah durch die Macht der Vorsehung
das Unvermeidliche: Pandu spazierte mit seiner Frau Madri allein
im Wald. Angeregt durch die bezaubernde Atmosphére jenes Friih-
lingstages umarmte er von Lust iiberwaltigt seine schone Frau. Alle
Versuche Madris, ihren Gemahl zur Vernunft zu bringen und ihn von
einer Handlung abzuhalten, die ihm den Tod kosten wiirde, schlu-
gen fehl — Pandu nahm Madri gewaltsam und starb, wéhrend er sich
mit ihr vereinigte. Madri bat Kunti, ihrem Gemahl folgen zu diirfen
und Kunti sollte sich um die Kinder kiimmern. So warf sie sich auf
den brennenden Scheiterhaufen Pandus und folgte ihm treu in die
nachste Welt.

Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Bruder

Nach den Bestattungsriten brachten einige im Wald lebende Rsis
Kunti und ihre fiinf Sohne nach Hastinapiira zum Kuru-Palast und
tibergaben die Kinder der Obhut ihres Onkels Dhrtarastra und Bhis-
mas. Bevor die Pandavas (die fiinf Sohne Pandus) zur Welt kamen,
hatte Gandhari, die Gemahlin Dhrtarastras, von Vyasadeva die Seg-
nung bekommen, einhundert Sohne zu gebaren. Nach zweijahriger
Schwangerschaft schlug sie sich — als sie von Yudhistiras Geburt



2. Leben und Not der Pandavas 31

horte — verargert dariiber, dass ihre Schwangerschaft noch immer
nicht beendete war, auf den Bauch und brachte einen Fleischball
hervor. Als sie ihn wegwerfen wollte, erschien der weise Vyasa vor
ihr. Gandhari beklagte sich bei ihm, dass er ihr einhundert S6hne
versprochen hitte und sie stattdessen nach zweijahriger Schwanger-
schaft nur diesen Fleischball hervorgebracht habe.

Vyasadeva sagte: ,Meine Worte konnen niemals unwahr sein, noch
nicht einmal, wenn sie im Scherz gesprochen wurden.“ Dann be-
sprengte er den Ball mit Wasser, und der Klumpen zerteilte sich
in einhundert daumengrol3e Stiicke. Vyasadeva gab die Anweisung,
jedes Teil in einen Behdlter mit Butterfett zu tun und sie sorgsam
aufzubewahren. Gandhari war zwar gliicklich einhundert S6hne zu
haben, dachte sich aber, dass eine Tochter ihr Muttergliick noch
vergroflern wiirde. Als Vyasa die Behdlter nachgezahlt hatte, stellte
er fest, dass es einhunderteins Behilter waren. Und da er die Ge-
danken seiner Schwiegertochter kannte, versicherte er ihr, dass sie
nun auch eine Tochter haben wiirde. Das Maddchen - sie gaben ihr
den Namen Duhs$ala — wurde spater mit Jayadratha, dem Konig der
Sindhus, vermahlt.

Zwei Jahre spiter — am selben Tag als Bhisma geboren wurde —
hatte sich auf mystische Weise aus einem der Fleischteile Duryodha-
na entwickelt. Bei seiner ,,Geburt” wieherte er wie ein Esel, und
alle Esel in der Umgebung antworteten ihm. Dieses und noch ei-
nige andere schlechte Omen wie Sandstiirme und Sonnenfinsternis
deuteten an, dass hier die Ursache fiir zukiinftiges Unheil des Ku-
ruhauses Geburt genommen hatte. Vidura riet seinem Bruder Dhr-
tarastra, diesen Sohn sofort im Wald auszusetzen. Dhrtarastra aber
horte nicht auf ihn. Als alle hundert S6hne und die Tochter geboren
waren, zeugte der blinde Konig mit einer Dienstmagd noch einen
Sohn, den sie Yuyutsu nannten.



Zitate und Dialoge

Dieser Teil enthalt die Weisheit des Mahabharata in Form von Zitaten und
Dialogen nach Themen geordnet. Was immer wissenswert ist fur den spi-
rituellen Fortschritt und das Glluck eines Lebewesens in der menschlichen
Form, wird hier behandelt.

,,Die Weisheit dieses Werkes offnet die Augen der wissbegierigen
Welt, die durch die Dunkelheit der Unwissenheit erblindet ist.
Wie die Sonne die Dunkelheit vertreibt, so vertreibt das Bharata
durch seine Ausfiihrungen iiber dharma, artha, kama und mo-
ksa die Unwissenheit der Menschen. Wie der Vollmond durch
sein mildes Licht die Knospen der Wasserlilien erweitert, so er-
weitert diese heilige Erzdhlung den menschlichen Intellekt. Durch
die Lampe der Geschichte, die die Dunkelheit der Unwissenheit
zerstort, wird das ganze Haus der Natur, das ganze Universum
vollstandig und richtig erleuchtet. “

— Siita Gosvami zu den Weisen in Naimisaranya



1. Alles ist in den Vedas

Veda bedeutet vollkommenes Wissen. Dieses Wissen kommt von Gott
und ist nicht verschieden vom Hochsten Selbst. Da der hochste Herr
vollkommen ist, ist auch sein Wissen vollkommen. Es ist das von allen
groBen Persdnlichkeiten, den Halbgottern, Weisen und Heiligen wie
Brahma, Siva, Manu, den vier Kumaras, Bhrgu, Narada, Saunaka, Mai-
treya, Dvaipayana Vyasa, Sukadeva Gosvami, R&manuja und vielen an-
deren akzeptierte zeitlose Standardwissen flr eine zivilisierte mensch-
liche Gesellschaft. Es ist die Gebrauchsanweisung flr diejenigen, die
glucklich leben wollen in dieser Welt und das Licht derjenigen, die nach
letztlicher Erkenntnis Gottes und Gemeinschaft mit dem Hochsten Herrn
streben.

Verschiedene Zweige am Baum des vedischen Wissens sind Ayurve-
da (Heilkunst), Dhanurveda (Kriegskunst), Jyotirveda (Astrologie und
Astronomie), Architektur, Stadtebau, Musik, etc. Sie dienen indirekt dem
Ziel, Srf Bhagavan, das Héchste Wesen, zu verstehen und Befreiung
aus dem Kreislauf von Geburt und Tod zu erlangen. Und darum geht es
hauptsachlich in der vedischen Kultur. Daneben gibt es das reine spiri-
tuelle Wissen, aufgezeichnet in den Upanisaden, Srimad-Bhagavatam,
Brahma-Samhita und vielen anderen vedischen Schriften.

Am Anfang der Schopfung erleuchtete der Hochste Herr Brahma,
das erstgeborene Lebewesen im Universum, aus dem Herzen mit dem
vedischen Wissen. Brahma erschuf die beweglichen und unbewegli-
chen Lebensformen und lehrte die Vedas seine Séhne und Schdler,
die sie wiederum ihre Schiuler lehrten usw. Auf diese Weise wurde
das vedische Wissen durch die Schilernachfolge spiritueller Lehrer
(Guru-parampara) herabgereicht vom urspruinglichen Guru, Krsna, Uber
Brahma, Narada, Vyasa und viele andere, bis in die heutige Zeit.

Urspringlich gab es nur einen Veda, der spater vierfach unterteil-
te wurde in Rg-, Sama-, Yajur- und Atharva-Veda. Der mit makello-



116 Il. ZITATE UND DIALOGE

ser Intelligenz und unermesslicher Energie ausgestattete Dvaipaya-

na Vyasadeva, Schuler Narada Munis und Sohn des groBen Weisen
Parasara Muni, fasste das vedische Wissen vor etwa flinftausend Jah-
ren im Mahabharata als dem flunften Veda, den achtzehn Puranas, dem
Vedanta-Satra und dem Srimad-Bhagavatam zusammen. Er diktierte
das Mahabharata dem Halbgott Ganesa, der es unter der Bedingung
niederschrieb, dass Vyasa den Fluss seiner Rede nicht ein einziges Mal
unterbrechen wirde, um nachzudenken.

Die Vedas sind die Hochste Seele. Sie sind ihr Korper. Sie sind die
Wahrheit. (- Markandeya Rsi zu Yudhistira)

%
Jemand, der mit den Vedas vertraut ist, kennt alles, denn alles ist in
den Vedas. Wahrlich, Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft sind
in den Vedas. (- Kapila zu Syumarasmi)

®
Durch die Vedas wurden allen Handlungen der Menschen Grenzen
gesetzt. Jene Menschen, die sich entsprechend der Autoritit der Ve-
das verhalten, geben sich der Ausfithrung von Geliibden hin. Jene
Menschen aber, die von Torheit beherrscht werden, nehmen Siind-
haftigkeit an, sind Geliibden abgeneigt, iiberschreiten alle Regulie-
rungen und werden als Raksasas betrachtet.

®
Von jemandem, der sich allen Lebewesen gegeniiber verhalt, als wa-
ren sie seine Verwandten, und der das brahman kennt, sagt man, er
kenne die Vedas.

S
Die Person, die zwar die Texte der Vedas im Gedachtnis tréagt, aber
ihre wahre Bedeutung nicht versteht, tragt sie fruchtlos. In der Tat,
jemand, der den Inhalt eines Werkes im Gedachtnis halt, ohne des-
sen Bedeutung zu begreifen, tragt eine nutzlose Last.



1. Alles ist in den Vedas 117

%
Eine Person, die die Vedas kennt, gelangt durch das Befolgen ih-
rer Regeln und Vorschriften iiber den Weg der Devas' zur hochsten
himmlischen Region. (- Nakula zu Yudhistira)

®
Unmoralische Menschen sind darauf aus, in den vedischen Schriften
Fehler zu finden. Sie bringen die Schriften in Verruf. Solche Leute
setzen das Wissen anderer herab und verkiinden die Uberlegenheit
ihres eigenen Wissens. Sie haben Worte als ihre Waffen und Worte
als ihre Pfeile, und sie sprechen, als ob sie Meister ihrer Wissenschaf-
ten waren. Sie sind Handler der Gelehrsamkeit und Raksasas unter
den Menschen.

®
Missachtung der Vedas, Ungehorsam gegeniiber den Schriften und
das Ubertreten aller heilsamen Beschriinkungen fiihren zu Selbstzer-
storung.

1 Deva-yana - Siehe Srimad-Bhagavatam 7.15.55



5. Mit drei Stricken gebunden

Die drei Erscheinungsweisen oder Eigenschaften der materiellen Natur
(triguna) werden mit drei Strangen verglichen, die zu einem Seil zusam-
mengeflochten sind, mit dem die Lebewesen in dieser Welt gebunden
werden. Die gunas werden auch mit drei Faden verglichen, an denen
Marionetten hin- und herbewegt werden. Dies bedeutet, dass alles in
der materiellen Welt von den drei gunas sattva (Tugend), rajas (Leiden-
schaft), tamas (Unwissenheit) beherrscht und bewegt wird. Der Kérper
eines Lebewesens ist das Produkt eines bestimmten Mischungsverhalt-
nisses dieser drei Erscheinungsweisen.

Je nachdem, welche guna in einem Menschen vorherrscht, wird er
im vedischen Gesellschaftssystem als Brahmana, Ksatriya, Vaisya oder
Sadra handeln. In Brahmanas ist in der Hauptsache sattva-guna vor-
herrschend, in Ksatriyas rajas, in Vaisyas rajas und tamas, und Sidras
werden hauptsachlich von tamo-guna beherrscht. Der Effekt der gunas
zeigt sich im Verhalten der Lebewesen.

Da die drei Eigenschaften der Materie die Grundlage aller groben
und feinen Elemente sind, kann man alles Bewegliche und Unbewegli-
che in dieser Welt nach diesen gunas klassifizieren. Tageszeiten und
Jahreszeiten, Orte, Nahrungsmittel, Handlungen, Glaube, Intelligenz
usw. kdnnen den gunas zugeordnet werden. Um dieser Fesseln ledig
zu werden und nicht mehr langer ein Marionettendasein zu fristen, wird
Entsagung, Studium der Vedas, yoga und schlieBlich Hingabe zu Krsna,
der Personlichkeit Gottes, in den Schriften empfohlen. Wenn jemand auf
diese Weise die transzendentale Ebene erreicht hat, wird er nicht mehr
von den gunas beriihrt.

1 Die drei gunas werden ausfiihrlich im 14. Kapitel der Bhagavad-Gita
von $ri Krsna erklirt. Im 17. Kapitel erklirt der Herr die Erscheinungs-
weisen in Bezug auf Glauben, Bul3en, Opfer, Spenden und Speisen und im
18. Kapitel in Bezug auf Wissen, Handeln und Handelnde.



5. Mit drei Stricken gebunden 149

1. RO
w W

In allen Menschen ist sattva-guna, die Erscheinungsweise der Rein-
heit, gegenwartig, durch die man verstehen kann, was richtig und
was falsch ist.?

®
Wie man tausend Kerzen von einer einzigen anziinden kann, so mul-
tipliziert prakrti (die materielle Natur) die drei Eigenschaften (sattva,
rajas, tamas) in tausende existenter Objekte.

%
Die Intelligenz, die in jivatman (individuelle Seele) wohnt, existiert
in drei Zustdnden (sattva, tamas, rajas). Da ihr Wesen aus diesen
drei Zustdnden besteht, fasst die Intelligenz Entschliisse in diesen
drei Zustanden.

%
Ilusion, Unwissenheit, Unentschlossenheit, Schlaf, Hochmut, Ab-
wesenheit von Vertrauen, lasterhaftes Verhalten, Furcht, Habgier,
Kritiksucht, Mangel an Unterscheidungsvermogen, Blindheit, Feind-
seligkeit allen Lebewesen gegeniiber, Boshaftigkeit, torichtes Argu-
mentieren, Siindhaftigkeit, Torheit, Abgestumpftheit, schlecht spre-
chen iiber andere, die Brahmanas und die Devas tadeln, Eitelkeit,
Zorn, mehr essen als notwendig, iibles Verleumden - all diese Ei-
genschaften gehoren zur Erscheinungsweise der Dunkelheit. Wer
immer in dieser Welt von diesen oder anderen Fehlern dhnlicher Art
gekennzeichnet ist und die Regeln und Regulierungen der Schriften
iberschreitet, wird als zur Erscheinungsweise der Dunkelheit geho-
rend betrachtet. Solche Menschen gehen nach dem Tod zur Hoélle
und werden dann in tierischen Formen unter Raubtieren oder Vo-
geln oder Schlangen oder Wiirmern oder in pflanzlichen Formen
wiedergeboren. Oder sie werden unter Menschen als Geistesgestor-

2 D.h., dass ein Mensch potentiell fahig ist, das vedische, spirituelle Wissen
zu begreifen, wenn er sattva-guna kultiviert. Vgl. Bhagavad-gita 18.30



150 Il. ZITATE UND DIALOGE

te, Taube oder Stumme oder Menschen mit furchtbaren Krankheiten
geboren. Diese Menschen iiblen Verhaltens versinken immer mehr
in Dunkelheit. Thre Richtung ist abwarts im Evolutionszyklus. Nur
wenn sie als Tiere oder Pflanzen den religiosen Opferzeremonien
der Brahmanas gedient haben, sind sie vom Gliick begiinstigt und
steigen allmahlich wieder aufwirts. Sie werden Candalas, dann Sii-
dras, Vaisyas usw.
%
Schonheit, Arbeit, Freude und Leid, Hitze und Kilte, Macht, Krieg,
Frieden, Argumente, Unzufriedenheit, Stolz, Anstrengung, Streit, Ge-
danken, die sich nur auf weltliche Angelegenheiten richten, Miss-
gunst, die Fehler anderer hervorheben, Sorgen, lastern, zogern und
zweifeln, Prahlerei, Tapferkeit, Gehorsam, Verlangen, Achtlosigkeit,
Diplomatie, Besitz von Schmuck, Frauen, Tieren und Hausern, Kum-
mer, Geliibde, Riten, 6ffentliche Wohlfahrtsarbeit, Anweisungen ge-
ben, Ausfithrung von Opfern um materiellen Gewinnes willen, Ge-
schenke machen in Erwartung eines Vorteils, Betrug, Achtung und
Missachtung, Diebstahl, Genuss, Anhaftung, Gliicksspiel, alle Bezie-
hungen, die mit Frauen zu tun haben, tanzen, musizieren, kaufen
und verkaufen — all diese Eigenschaften gehoren zur Erscheinungs-
weise der Leidenschaft. Jene Menschen, die iiber Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft meditieren, die dharma, artha und kama
hingegeben sind, die aus Verlangen heraus handeln und sich be-
miihen, jeden Wunsch zu erfiillen, sind von Leidenschaft umbhiillt.
Diese Menschen sind dem Genuss ergeben. Sie begehren, was ande-
ren gehort, und sie begehren Genuss in der anderen Welt (auf den
himmlischen Planeten). Sie machen Geschenke, nehmen Geschenke
an, opfern den Pitrs Gaben und opfern Gaben im heiligen Feuer -
alles aus Eigennutz.
%

Freude, Zufriedenheit, Erleuchtung, Gliick, Freiziigigkeit, Mitleid,
Entsagung, Einfachheit, Demut, Freiheit von Anhaftungen, Selbst-



5. Mit drei Stricken gebunden 151

beherrschung, Furchtlosigkeit, Vertrauen in die Schriften, Verge-
bung, Mut, Gewaltlosigkeit, Gleichmut, Sanftheit, Freundlichkeit,
Reinheit — diese Eigenschaften gehoren zur Erscheinungsweise der
Tugend. Menschen, die von Tugend gefiihrt werden, gelangen zu
den himmlischen Reichen.



6. Der Kokon der Taten

Das physikalische Gesetz, dass bestimmte Aktionen entsprechende
Reaktionen zur Folge haben, hat seine Entsprechung auf der Ebene
menschlichen Handelns und wird dort Karma-Gesetz genannt. Was
immer man tut unter dem Einfluss der drei Erscheinungsweisen der
materiellen Natur (sattva, rajas, tamas) erzeugt eine Reaktion, die ei-
nen friher oder spater trifft. Handlungen (karman) werden auch mit
Samen verglichen, die man aussat, die heranreifen und deren Frichte
man ernten muss, ob man will oder nicht. Die karmischen Reaktionen
der Taten eines Menschen konnen sich in seinem gegenwartigen Leben
oder im nachsten Leben manifestieren. Z. B. entstehen aus Unwissen-
heit geborener falscher Ernahrungs- und Lebensweise rasch oder ganz
allmahlich viele kdrperliche und mentale Stérungen. Die Reaktionen flr
respektloses Verhalten und Leid, das man anderen zufugt, mag man

in diesem Leben in Form von Krankheit erfahren oder erst im nachs-
ten Leben in irgendeiner anderen Form. Genauso bringen fromme und
stndhafte Taten ihre jeweiligen Friichte zu gegebener Zeit hervor.

Der Mensch erntet was er gesat hat. Die Frlichte unserer Taten wer-
den uns von dem allwissenden Zeugen, der alldurchdringenden Uber-
seele (paramatma), die ein Aspekt des Hochsten Wesens ist, gewahrt.
Die Uberseele weilt im Herzen eines jeden Lebewesens und ist sich der
Handlungen eines jeden vollig bewusst. Einen Korper nach dem ande-
ren annehmen zu mussen, um die guten oder schlechten Reaktionen,
die suBen oder bitteren Frichte unserer Handlungen zu genieBBen bzw.
zu erleiden, bedeutet, karmisch gebunden zu sein. Mein jetziger Korper
ist das Resultat meines vergangenen karman und mein nachster Kor-
per ist das Resultat der Handlungen, die ich mit meinem jetzigen Korper
ausfihre.

Der Begriff karma bezieht sich hauptsachlich auf die Reaktionen gu-
ter und schlechter, sindhafter und frommer Handlungen, Handlungen,



2. Der Kokon der Taten 153

die im Einklang mit dharma — den gottlichen Gesetzen und der gottli-
chen Ordnung — ausgefiihrt werden und solche, die dharma verletzen.
Wer sich Uber diese Tatsachen vollig bewusst ist, wird sehr achtsam
handeln. Welche Taten welche Ergebnisse bringen, wie man gutes kar-
man schaffen und schlechtes neutralisieren und wie man von jeglichem
karman freiwerden kann und welches Verhalten kein karman erzeugt,
wird in spateren Kapiteln erklart.

Ob in diesem oder in einem anderen Leben — alle Lebewesen leben
unter Bedingungen, die sie sich selbst geschaffen haben durch ihre
Handlungen.

%k
Keine Tat, die mit Hilfe der fiinf Sinnesorgane ausgefiihrt wird, geht
jemals verloren. Die fiinf Sinne und die unsterbliche Seele bleiben
ihre Zeugen.

%
Wie Gefaf3e aus weillem Messing die Farbe von fliissigem Gold und
Silber annehmen, wenn sie darin eingetaucht werden, so nimmt das
Lebewesen (im menschlichen Korper), das vollig abhéngig ist von
den Tatigkeiten seiner vergangenen Leben, den Charakter dieser Ta-
tigkeiten an. (- Pardasara zu Janaka)

%
Die Taten eines vergangenen Lebens bringen ihre Friichte zu ihrer
Zeit hervor, genauso wie Blumen und Friichte ohne besondere An-
strengung immer zu ihrer Zeit erscheinen.

%
Wie ein Kalb seine Eltern unter tausenden von Kiihen erkennt, so
erkennen und treffen die Taten eines vergangenen Lebens den Tater
im gegenwartigen Leben.

%
Von der Zeit an, wiahrend man noch im Schof3 der Mutter liegt, er-
leidet man schon die Friichte der Taten vergangener Leben.



154 Il. ZITATE UND DIALOGE

%
Diejenigen, die das Fleisch von Tieren essen, die doch alle am Leben
hangen, werden ohne Zweifel selbst von den Tieren aufgegessen, die
sie essen.! Der Toter wird immer getotet. Den Esser der Getoteten
trifft das gleiche Schicksal.

%
Wasser, das in einen ungebrannten Krug gegossen wird, wird mit der
Zeit immer weniger und verschwindet schlie3lich gédnzlich. Wenn
es jedoch in einem gebrannten Krug aufbewahrt wird, wird seine
Menge nicht vermindert. In dhnlicher Weise sind Handlungen, die
ohne intelligente Uberlegung ausgefiihrt werden, nicht segensreich,
wihrend Handlungen, die mit Uberlegung ausgefiihrt werden, mit
unverminderter Vortrefflichkeit bestehen bleiben und Gliick als Er-
gebnis haben. (- Parasara zu Janaka)

®
Alle Lebewesen leben geschiitzt durch ihre Handlungen und erhal-
ten ihre Nahrung als Ergebnis ihrer Handlungen von demjenigen,
der die Friichte der Handlungen bestimmt und gewdahrt.

%
Man erleidet oder ertrdagt niemals die Reaktionen der schlechten
oder guten Taten anderer. In der Tat genief3t oder erleidet man nur
die Friichte seiner eigenen Taten.

b
Ein Mann fiihrt fiir das Wohl seiner Frau und seiner Kinder zahllose
iible Taten aus, muss aber die Friichte dieser Taten in dieser und der
nachsten Welt alleine ernten.

%
Die Siinden folgen dem Téater wie sein Schatten.

®

1 Das getotete Tier bekommt in einem spéteren Leben einen geeigneten
Korper, um seinen Morder zu toten.



2. Der Kokon der Taten 155

Wie eine Seidenraupe, die sich in ihren eigenen Kokon einspinnt, so
spinnst du dich fortwahrend in den Kokon deiner eigenen unzahli-
gen Taten, geboren aus Verwirrung und Illusion, ein. Die Seidenrau-
pe, die einen Kokon um sich herum spinnt, wird am Ende von ihrer
eigenen Tat zerstort.

%
Verwandte, Sohne, Frauen, Freunde, der Korper selbst und alle Be-
sitztiimer, mit Sorgfalt gehortet, haben keinen Nutzen fiir die néchs-
te Welt. Nur Taten — gute und schlechte —, die man ausfiihrt, folgen
einem in die andere Welt (ins nichste Leben).

%
Welche Taten auch immer mit dem grobstofflichen Korper oder im
Geist ausgefiihrt werden — ihre Friichte werden mit dhnlichen Kor-
pern in diesem oder im nachsten Leben geerntet. Z. B. werden die
Friichte von Handlungen, die im Geist, in der Vorstellung, ausge-
fiihrt werden, spater im Traum erfahren.

%k
Jeder erhalt seine Natur von der Natur seiner Taten entsprechend
der Umstande, des Ortes, der Mittel und der Motive der Taten.

b8
Was immer jemand an Gliick erlangt aufgrund religioser Riten, wird
als von der Vorsehung gegeben angesehen. Die Frucht jedoch, die ei-
ne Person durch eigene Arbeit erlangt und die das direkte Ergebnis
dieser Arbeit ist, wird als der Beweis personlicher Fahigkeit betrach-
tet. Und der Reichtum, den man spontan ohne eigene Anstrengung
erlangt, wird als spontane Errungenschaft angesehen. Was immer
durch Gliick, oder die Hand der Vorsehung, spontan, oder als Er-
gebnis eigener Handlungen erlangt wird, ist jedoch das Ergebnis
der Handlungen eines fritheren Lebens. Und Gott, der Lenker des
Universums, beurteilt die Taten, die die Menschen in vergangenen
Leben begangen haben, und verteilt unter ihnen ihre Friichte. Wel-
che Handlungen auch immer eine Person ausfiihrt — seien sie gut



156 Il. ZITATE UND DIALOGE

oder schlecht — sind die von Gott in dieser Weise angeordneten
Ergebnisse der Taten eines fritheren Lebens.? (- Draupadi im Ge-
sprdach mit Yudhistira)

b8
,»,O Bharata, niemand sollte verzweifeln und sagen: ,0, ich handle
und dennoch habe ich keinen Erfolg. Denn es gibt noch andere
Ursachen fiir Erfolg, auler personlicher Anstrengung. Ob man er-
folgreich oder erfolglos ist, man sollte nicht verzweifeln, denn der
Erfolg der Taten hingt vom Zusammentreffen vieler Faktoren ab.
Wenn ein wichtiges Element fehlt, mag das Ergebnis der Arbeit un-
angemessen oder Erfolg iiberhaupt nicht sichtbar sein. Wenn jedoch
keine Anstrengung unternommen wird, kann es keinen Erfolg ge-
ben.“
(- Wdhrend ihrer Verbannung versucht Draupadi Yudhistira zu tiberzeu-
gen, sofort gegen Duryodhana zu kdmpfen, um sein Konigreich zuriick-
zuerlangen)

%k
Obwohl sie wissen, dass Erfolg ungewiss ist, handeln die Leute den-
noch, sodass sie manchmal erfolgreich sind und manchmal nicht.
Diejenigen, aber, die nicht handeln, erlangen niemals Erfolg. In der
Abwesenheit von Bemiihung gibt es nur ein Ergebnis: die Abwesen-
heit von Erfolg. (- Vidula zu ihrem Ehemann)?®

®
Man wird immer das, auf was der Geist gerichtet ist. Dies ist ein

2 Draupadi macht hier interessante Aussagen. Besonders ihr letzter Satz,
dass Handlungen selbst die Folge von Karma sein konnen, ist bemerkens-
wert.

3 Zitat aus einer Geschichte, die Konigin Kunti Krsna erzdhlte, nachdem er
in Hastinapur Friedensverhandlungen mit den Kurus gefiihrt hatte. Sie bat
Krsna, diese Geschichte Yudhistira zu erzéhlen, um ihn zum Kampf gegen
die Kurus aufzufordern.



2. Der Kokon der Taten 157

ewiges Mysterium.*

®
Weder Freunde, noch Reichtum, noch gute Geburt, noch Gelehr-
samkeit, noch mantras, noch Korperkraft konnen einen vor Leid im
nachsten Leben bewahren.

%
Durch ihre Handlungen werden Leute elend und arm.

%
Niemand kann irgendetwas durch eigene Handlungen oder durch
Opfer und Verehrung allein erlangen. Der Mensch erlangt alles duch
die Zeit. Der Hochste Herr hat den Gang der Zeit zum Mittel des
Erwerbs aller moglichen Dinge gemacht.

®
Nichts kann durch Schicksal allein erlangt werden von einem Mann,
der keine personliche Anstrengung unternimmt.

%
Man sollte in dem Wissen handeln, dass die Erreichung eines Zieles
von einer Kombination von Schicksal und eigener Bemiihung ab-
héangt. Derjenige, der Handlungen in diesem Glauben ausfiihrt, ist
weder betriibt bei Fehlschlag noch erfreut bei Erfolg. (- Krsna zu
Bhima)

%
Derjenige ist niemals gestort oder verwirrt, der jede Situation, in
die er gerét, als vom Schicksal bestimmt annimmt. (- Namuci zu
Indra)

®

4 Vgl. auch Bhagavad-Gita 9.25. Im 5. Canto des Srimad-Bhagavatam wird
in diesem Zusammenhang die Geschichte Bharatas, des Sohnes Sri Rsabha-
devas, erzihlt. Bharata Maharaja entwickelte starke Zuneigung zu einem
Reh, dachte im Augenblick des Todes intensiv und besorgt an das Reh und
wurde deshalb nach dem Tod als Reh wiedergeboren.



158 Il. ZITATE UND DIALOGE

Die Kraft eines Menschen folgt — wenn richtig angewendet — nur
seinem Schicksal. Aber Schicksal allein kann keine guten Friichte
bewirken, wo es an Bemiihung fehlt.

b8
Das Schicksal hilft dem Mann nicht, der in Unwissenheit und Hab-
sucht eingetaucht ist.

®
Wie ein kleines Feuer, wenn vom Wind gefachelt, zu einer grol3en
Macht heranwichst, so wachst das Schicksal méchtig, verbunden
mit individueller Bemiihung.

%
Wie etwas Leuchtendes, das vor unseren Augen erscheint, beraubt
die Vorsehung uns unserer Vernunft, und dem so gebundenen Men-
schen bleibt nichts anderes mehr iibrig, als sich dem Gang des Schick-
sals zu unterwerfen. (- Yudhistira unterwegs zum Wiirfelspiel mit
Sakuni)

%k
Der Mann, der infolge seines eigenen Fehlverhaltens von Elend iiber-
kommen wird, sollte niemals die Zeit oder die Gotter dafiir verant-
wortlich machen. (- Safijaya zu Dhrtarastra)

®
Es ist Schicksal, das die Ergebnisse kluger oder unkluger Handlun-
gen bringt. Schicksal —immer seine eigenen Ziele verfolgend — wacht,
wenn alle anderen schlafen. (- Karna zu Duryodhana)



15. Die vier Zeitalter

Im Mahabharata und anderen vedischen Schriften werden vier Zeital-
ter beschrieben, die sich zyklisch wiederholen: satya-, treta-, dvapara-
und kali-yuga. Das satya-yuga, das auch als das goldene Zeitalter be-
zeichnet wird, wahrt 1.728.000 Jahre, das treta 1.296.000, das dvapara
864.000 und das kali-yuga 432.000 Jahre.

Im satya-yuga, das unter dem Einfluss der Erscheinungsweise der
Reinheit steht, gibt es keinerlei Stérungen auf der Erde, wie Kriege, Na-
turkatastrophen etc. Die Menschen leben sehr lange, ungefahr hun-
derttausend Jahre. Essbare Pflanzen wachsen in Hulle und Fulle, ohne
dass der Mensch etwas anbauen musste fur seine Ernahrung. Die Men-
schen sind die meiste Zeit ihres Lebens mit der Ausibung des mysti-
schen Yoga-Systems (astanga-yoga) beschaftigt und meditieren lGber
Paramatma, den Herrn im Herzen.

In den folgenden Zeitaltern verringert sich die Lebensspanne der
Menschen immer mehr und am Ende des Kali-Zeitalters werden sie
nicht mehr alter als dreiBig Jahre. Aber nicht nur die Lebensspanne
verringert sich, sondern auch Intelligenz, Gedachtniskraft, Starke, Ge-
sundheit, Ausdauer und die guten Eigenschaften der Menschen.

Das kali-yuga, das Zeitalter, in welchem wir uns jetzt befinden, be-
gann vor ungefahr fiinftausend Jahren, nachdem Sri Krsna diesen Pla-
neten verlassen hatte. Es wird von tamo-guna beherrscht und ist des-
halb von Zerstdrung, Verrlcktheit, SiUndhaftigkeit, Gottlosigkeit und Un-
wissenheit gepragt. Die Schwierigkeiten dieser Zeit werden sich immer
mehr vergroBern, je gottloser, irreligdoser und barbarischer die Men-
schen werden.?

1 Nach der Zeitrechnung der Devas in den oberen Welten sind das insge-
samt 12000 Jahre: 1200 Jahre kali-yuga, 2400 Jahre dvapara-yuga, 3600
Jahre treta-yuga und 4800 Jahre satya-yuga.

2 Im 12. Canto des Srimad-Bhagavatam gibt es eine Beschreibung der



198 Il. ZITATE UND DIALOGE

Ungeachtet aller Fehler, hat das kali-yuga dennoch einen groBen
Vorteil: einfach nur durch krsna-kirtana, das Singen oder Sprechen
des Hare-Krsna-Mantra oder anderer mantras zur Verherrlichung des
Hochsten Herrn, kann man von den Fesseln der Materie befreit werden
und in das transzendentale Konigreich gelangen und so naturlich auch
allgemein den Ublen Auswirkungen dieses Zeitalters entgegenwirken,
wie Sukadeva Gosvami im Srimad-Bhagavatam versichert.

Lo ofe ol
w W

Nach dem Verschwinden koniglicher Pflichten und der Wissenschaft
der gerechten Bestrafung (danda) wird eine Vermischung der Ge-
sellschaftsklassen einsetzen und unzihlige Pseudo-Moénche mit ver-
schiedenen Zeichen bemalt werden erscheinen. Die Puranas und die
erhabenen Wahrheiten der Religion missachtend werden die Men-
schen, getrieben von Lust und Zorn, auf falschen Pfaden wandeln.
®
Der Mann von geringer Intelligenz, der das Gewicht der Autoritat
(der Vedas und der Lehrer der Vedas) zerstort, indem er das verneint,
was schon immer als Standard angenommen wurde, wird die Ursa-
che gro3en Kummers in der Welt.
®
Im kali-yuga jedoch gibt es keine feststehende Grenze der Lebenslan-
ge, denn manche Menschen sterben schon im Mutterleib und andere
kurz nach der Geburt. Die Menschen des Kali-Zeitalters besitzen kei-
ne Stérke, sind dullerst zornig, habgierig und unwahrhaftig. Eifer-
sucht, Stolz, Zorn, Betrug, Boshaftigkeit und Habgier beherrschen

Symptome des Kali-Zeitalters, die sich zum Teil schon manifestiert ha-
ben oder sich mit dem Fortschreiten dieses Zeitalters noch manifestieren
werden.

3 Srimad-Bhagavatam 12.3.51: kaler dosa-nidhe rajann asti hy eko mahan
gunah | kirtanad eva krsnasya mukta-bandhah param vrajet



15. Die vier Zeitalter 199

die Menschen im kali-yuga. (- Sanjaya zu Dhrtarastra)
®

,Der Kénig macht das Zeitalter. Wenn der Konig in strikter Uberein-
stimmung mit der Wissenschaft gerechter Bestrafung regiert, setzt
das beste aller Zeitalter, das satya-yuga, ein. Mit dem satya-yuga setzt
Rechtschaffenheit ein. Siinde gibt es nicht. Die Herzen aller Men-
schen finden keine Freude an Stindhaftigkeit. Ohne Zweifel erlangen
alle Menschen das, was sie erstreben und behalten das, was sie be-
sitzen. Alle vedischen Riten erzeugen Verdienste. Alle Jahreszeiten
sind angenehm und frei von Ubel. Die Stimmen und die Ausspra-
che der Menschen sind klar, und ihr Geist ist freudvoll. Krankheiten
gibt es nicht, und alle Menschen leben lang. Ehefrauen werden kei-
ne Witwen, und niemand wird ein Geizhals. Die Erde bringt Krauter
und Gemiise und Getreide in reichem Malse hervor, ohne dass sie
gepfliigt werden muss. Rinden, Blatter, Friichte und Wurzeln sind
nahrreich und kraftspendend. Wisse, dass dies die Merkmale des
satya-yuga sind, o Yudhistira.“ (- Bhisma zu Yudhistira)



16. Wer ist gllcklich in dieser Welt?

Gluck und Zufriedenheit werden von allen gesucht, aber nur von
wenigen erlangt, und das, obwohl die sastras sagen, dass dnanda,
Gluckseligkeit, eine der naturlichen Eigenschaften der spirituellen Seele
ist. Wie kommt das? Offensichtlich suchen die Menschen das Gllick am
falschen Ort und mit den falschen Mitteln. Wenn ich in der Wuste
Wasser suche, werde ich meinen Durst sicher nicht stillen kdnnen. Ich
werde hochstens der Fatamorgana eines wunderschonen klaren Sees
nachrennen, meinen Verstand verlieren und zugrunde gehen.

Jemand, der das Mahabharata hort, hat den Schlussel zu ewigem
Gluck in der Hand. Jeder kann ungetribtes und dauerhaftes Glick
erlangen, wenn er den richtigen Methoden folgt. Dies wird in den Zitaten
der folgenden Kapitel noch spezifischer behandelt werden.

Der Mann, der seine Sinne beherrscht, Zorn und Gier unterworfen
hat und wahrhaftig in der Rede ist, erlangt Frieden. (- Vidura zu
Dhrtardstra)

%
Jene gebildeten Méanner, die nur das unwandelbare, unbegreifliche
brahman als ihren Versorger betrachten, das stets die Tugendhaften
segnet, genief3en vollkommenen Frieden in dieser Welt und in der
nachsten. (- Yayati zu Astaka)

%
Derjenige lebt ein Leben immerwéahrender Gliickseligkeit, der es ver-
meidet, anderen Lebewesen Schaden zuzufiigen. Jemand, der alle
Lebewesen mit gleichen Augen betrachtet, der der Wahrheit hinge-
geben ist, der Seelenstdrke besitzt, der seine Sinne beherrscht und
der allen Wesen Schutz gewéhrt, gelangt zu einem Ende, das jenseits
jeden Vergleichs ist.

®



16. Wer ist gliicklich in dieser Welt? 201

Weder das Gliick, das man durch Sinnenbefriedigung erlangt, noch
die Gliickseligkeit, die man im Himmel genief3t, erreicht auch nur
den sechzehnten Teil der Gliickseligkeit, die durch die Zerstorung
aller Verlangen entsteht.

®
Jemand, der von Verlangen und Hoffnung befreit ist, schlaft gliick-
lich. (- Pingala)

%
Man erlangt Gliickseligkeit in dem Mal3e, wie man fahig ist, Begier-
den aufzugeben.

%
Der Mann, der fahig ist, jenes starke Verlangen des Herzens nach Ge-
nuss und Freude aufzugeben - ein Verlangen, das sehr schwer zu be-
siegen ist von den Toren und das nicht aufhort mit dem Schwinden
der Energie des Korpers und das wie eine verhdngnisvolle Krankheit
an ihm haftet —, erlangt Gliickseligkeit.

%k
»,Schon das macht mich gliicklich, dass du, o Heiliger, mit mir zufrie-
den bist. Fiir denjenigen, mit dem du zufrieden bist, gibt es nichts
mehr zu erlangen.“

(- Konig Srnjaya zu Narada Muni, nachdem dieser ihm eine Segnung
gewdhren wollte. Narada hatte seinen Sohn wieder zum Leben erweckt.)
®
In der Tat, so wie Rauber ihre Beute fortwerfen miissen, wenn sie
Sicherheit wiinschen, so sollte eine Person alle Handlungen, die von
Leidenschaft und Unwissenheit diktiert werden, aufgeben, wenn sie

Glickseligkeit erlangen will.
%
Der Mensch, der an seinem eigenen Gliick interessiert ist, sollte nie-
mals den Zorn anderer auf sich ziehen.
®
Korperliches Leid sollte mit Medizin geheilt werden und mentales



202 Il. ZITATE UND DIALOGE

Leid mit spiritueller Weisheit. Dies ist die Macht des Wissens. Die
Weisen, die dies verstehen, sollten sich nicht wie kleine Jungen ver-
halten. Manner mit geringer Intelligenz werden von Kummer {iber-
waltigt, wenn sie etwas trifft, das ihnen unangenehm ist, oder wenn
sie etwas begehren und es nicht erhalten. In der Tat ist dies ein Merk-
mal aller Lebewesen. Jene weisen Manner, deren Wissen sie gliick-
lich und zufrieden gemacht hat und die Gliick und Leid mit gleichen
Augen betrachten, sind wirklich gliicklich. Die Weisen sind immer
zufrieden und die Narren sind immer unzufrieden. Unzufriedenheit
hat kein Ende und Zufriedenheit ist das hochste Gliick. Der Mann,
der eine hohe Ebene spirituellen Wissens erreicht hat, ist sich immer
iiber die Verginglichkeit aller materiellen Dinge bewusst. Solch eine
Person ist — die letztliche Vernichtung vor Augen habend — niemals
betriibt.
®

Um die Gunst des Hochsten zu erlangen, sollte man das tun, was gut
ist fiir alle Lebewesen und was einen selbst gliicklich macht. Dies ist
die Wurzel allen Erfolgs im Leben. (- Vidura zu Dhrtarastra)



17. Im Boot der Selbstbeherrschung

Die finf Sinne und der als sechster Sinn bezeichnete Geist der
verkorperten Seele flhlen sich stets zu den Sinnesobjekten hingezogen.
Die Augen mochten schone Formen sehen, die Ohren schone Klange
horen, die Nase angenehme Gerliche riechen, die Zunge schmackhafte
Speisen kosten und die Haut angenehme Beruhrung empfinden. Diese
Wahrnehmungen werden im Geist erfahren und dort in Wiinsche nach
mehr Sinnengenuss umgewandelt. Winsche werden schlieBlich zu
Handlungen (karman), die zu Reaktionen fihren und das Lebewesen so
an den Kreislauf von Geburt und Tod fesseln. Um diesem leidvollen
Zustand wiederholter Geburten zu entkommen, muss man die Sinne
zugeln und den Geist beherrschen mit Hilfe gereinigter Intelligenz und
dem spirituellen Wissen der Vedas. Hedonistische Dummkopfe
verbreiten heute genau das Gegenteil und schaden damit sich und
anderen.

Derjenige, der nicht habgierig ist, der mit wenigem zufrieden ist,
der Objekte, die Lust hervorrufen, nicht beachtet und der tief ist
wie der Ozean, wird als ein selbstbeherrschter Mann betrachtet.

(- Vidura zu Duryodhana)

®

Die Pflichten, die von den grol3en Rsis festgelegt wurden, von de-
nen jeder auf seine eigene Weisheit baute, sind vielfaltig. Die hochs-
te unter ihnen ist Selbstbeherrschung. Diejenigen unter den Altva-
tern, die mit der Wahrheit vertraut waren, sagten, dass Selbstbeherr-
schung zum hochsten Verdienst fiithrt. Was den Brahmana im beson-
deren betrifft — Selbstbeherrschung ist seine ewige Pflicht. Durch
Selbstbeherrschung erhilt er die Friichte seiner Handlungen. In sei-
nem Fall iibertrifft Selbstbeherrschung Opfer, Spenden und das Stu-



204 Il. ZITATE UND DIALOGE

dium der Vedas. Selbstbeherrschung erhoht seine Energie. Selbst-
herrschung ist auf3erst heilig. Durch Selbstbeherrschung wird ein
Mensch von allen Siinden gereinigt und erhélt Energie und erlangt
die hochste Gliickseligkeit. Wir haben von keiner Pflicht in der Welt
gehort, die der Selbstbeherrschung gleichkdme. Der selbstbeherrsch-
te Mann schlaft in Gliickseligkeit, erwacht in Gliickseligkeit und
wandelt in der Welt in Gliickseligkeit. Sein Geist ist immer freudvoll.
Ein Mann, der nicht selbstbeherrscht ist, erleidet standig verschie-
dene Qualen. Ein solcher Mann zieht sich Unheil zu, das aus seinen
eigenen Fehlern entspringt. Ich werde dir nun sagen, welche Eigen-
schaften zusammen Selbstbeherrschung ausmachen. Nachsicht, Ge-
duld, Gewaltlosigkeit, Unparteilichkeit, Wahrhaftigkeit, Ernsthaftig-
keit, Beherrschung der Sinne, Klugheit, Sanftheit, Einfachheit, Ste-
tigkeit, Freiziigigkeit, universales Mitleid, Hochachtung vor dem Gu-
ru, Zufriedenheit und Giite - all diese zusammen ergeben Selbstbe-
herrschung.

%k
Verleumdung, Lust, Habgier, Stolz, Neid, Selbstverherrlichung, Miss-
gunst und Furcht — diese schlechten Eigenschaften werden alle vom
selbstbeherrschten Mann gemieden. Ein Mann, der seinen Geist be-
herrscht, wird niemals von Anhaftungen gebunden, die aus irdi-
schen Verbindungen entstehen und die zu Gefiihlen wie ,Ich bin
dein und du bist mein; sie sind in mir und ich bin in ihnen“ fithren.

%
Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, sind befdhigt, nach eigenem
Willen zu gehen, wohin es ihnen zu gehen beliebt. Diejenigen, die
selbstbeherrscht sind, sind fahig, jeden Feind zu vernichten. Dieje-
nigen, die selbstbeherrscht sind, erlangen ohne Zweifel, was immer
sie suchen. Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, erlangen die Erfiil-
lung aller Wiinsche.

®
Selbstbeherrschung ist verdienstvoller als Spenden geben. Jemand,



17. Im Boot der Selbstbeherrschung 205

der einem Brahmana etwas gespendet hat, mag danach dem Ein-
fluss von Zorn unterliegen; ein selbstbeherrschter Mensch jedoch
wird niemals zornig. Deshalb ist Selbstbeherrschung in punkto Ver-
dienste dem Geben von Spenden iibergeordnet. Derjenige, der Spen-
den macht und niemals zornig wird, gelangt zu Regionen grof3en
Gliicks. Zorn zerstort die Frucht einer Spende. Deshalb ist Selbstbe-
herrschung dem Spenden iibergeordnet.

%
,O Konig, das Leben ist ein Fluss, dessen Wasser die fiinf Sinne sind
und dessen Krokodile und Haie Begierde und Zorn sind. Umfahre die
Sandbéanke dieses Flusses, die die wiederholten Geburten darstellen,
mit dem Boot der Selbstbeherrschung.“ (- Vidura zu Dhrtarastra)

®
Jemand, der nicht selbstbeherrscht ist, wird immer von Elend heim-
gesucht. Es wird gesagt, dass Selbstbeherrschung in allen vier Le-
bensstanden das beste aller Geliibde ist.

%k
Durch Vergebung (die nur eine andere Form von Selbstbeherrschung
ist) mag ein selbstbeherrschter Mann sehr leicht unzidhlige Regionen
des Gliicks erlangen. Welchen Nutzen hat der Wald! fiir einen selbst-
beherrschten Mann? Und welchen Nutzen hat der Wald fiir jeman-
den, der nicht selbstbeherrscht ist? Wo ein selbstbeherrschter Mann
lebt — das ist der Wald, und das ist sogar eine heilige Einsiedelei.

%
Derjenige, der seinen Zorn beherrscht, der die iiblen Reden anderer
nicht beachtet, der nicht argerlich wird, selbst wenn es einen Grund
dafiir gibt, erlangt mit Sicherheit die vier Objekte (dharma, artha,
kama, moksa), fiir die wir leben.

®
,Derjenige, der sich selbst beherrscht, o Bharata, missachtet nieman-

1 d.h. asketisches Leben im Wald



206 Il. ZITATE UND DIALOGE

den in den drei Welten, noch nicht einmal das gemeinste Lebewe-
sen, geschweige denn diese Bullen unter den Mannern, die Sohne
Pandus.“ (- Krsna zu Duryodhana)



18. Der Wert der Entsagung

Wenn im Mahabharata von Entsagung gesprochen wird, sind damit im
allgemeinen BuBen, Askese im vanaprastha, der Lebensstand des
sannyasa, Gelibde und andere freiwillig angenommene Harten und
Schwierigkeiten gemeint, die in den Vedas empfohlen werden. Solche
Entsagungen fuhrten intelligente Menschen aus, um Loslosung von der
Welt und Erkenntnis der Absoluten Wahrheit zu erlangen. Jemand, der
nicht so intelligent war, nahm Entsagungen auf sich um materieller Ziele
willen, z. B. um auf die himmlischen Planeten erhoben zu werden.

JhAdna und tapasya, Wissen und Entsagung - diese beiden laufen
parallel nebeneinander. Durch richtig ausgefuhrte Entsagung wird es
moglich, spirituelles Wissen zu verstehen und anzuwenden und so die
Vollkommenheit zu erreichen, die nach den Vedas darin besteht, dass
man in seiner wesensgemafBen Position als ewiger Diener Gottes
handelt. In diesem reinen Bewusstsein bedeutet Entsagung, alles zur
Freude des Hochsten Herrn und nichts fir die eigene
Sinnenbefriedigung zu benutzen.! Deshalb ermuntern die Weisen alle
Menschen aller varnas und asramas, die Vedas zu studieren und sich
Entsagungen aufzuerlegen.

Gewaltlosigkeit, Wahrhaftigkeit, Wohltatigkeit, Mitleid — diese wer-
den von den Weisen als Entsagung betrachtet und nicht die Auszeh-
rung des Korpers.

®
Jemand, der in den grhasta-asrama eintritt, weil er es als seine Pflicht
ansieht und dabei alle fruchtbringenden Wiinsche aufgibt, ist ein
wahrer Entsager (sannyasin) und nicht der Mann, der sich, sein Heim

1 Vgl. Bhagavad-Gita 18.49



208 Il. ZITATE UND DIALOGE

und seine Familie aufgebend, in den Wald begibt. Eine Person aber,
die unter dem heuchlerischen Mantel der Rechtschaffenheit darin
fehlt, ihre Begierden aufzugeben (selbst wenn sie im Wald lebt),
wird mit den todlichen Fesseln des grimmigen Herrn des Todes ge-
bunden. (- Nakula zu Yudhistira)

%
Die richtige Ausfiithrung dieser ewigen Pflichten: die Verehrung der
Devas, das Studium der Vedas, die Zufriedenstellung der Pitrs wie
auch achtungsvolle Dienste zum spirituellen Lehrer — dies wird die
harteste aller Entsagungen genannt.

%
Entsagung ist das hochste Gut der Lebewesen. Die Wurzel von Ent-
sagung ist Selbstbeherrschung und Ausgeglichenheit. Durch Entsa-
gung erlangt man alle Dinge, die man sich wiinscht. Durch Entsa-
gung erreicht man das Wesen, das das Universum erschuf.

%
Durch Entsagung erlangt man alles, was man sich nur vorstellen
kann. Entsagungen werden sogar hoher eingestuft als die Herrschaft
tiber die drei Welten. Durch richtig ausgefiihrte Entsagung kann
man Befreiung erlangen.

®
Durch Entsagung sind die Rsis befahigt, die Vedas standig zu studie-
ren. (- Vydsa zu Sukadeva)

%
Entsagungen sind fiir alle bestimmt. Durch Entsagungen gelangt der
selbstbeherrschte Mann zu den himmlischen Regionen. Durch Ent-
sagung erschuf der machtige Vater aller Lebewesen (Brahma) alle
Dinge.?

®

2 Brahma nahm 100 himmlische Jahre tapasya auf sich, bevor er die Welt
erschaffen konnte.



18. Der Wert der Entsagung 209

Alles ist durch Entsagung erreichbar. Alles ruht auf Entsagung. Ent-
sagung ist die Wurzel grof3er Gliickseligkeit. Jene Manner, die ihren
Korper aufgeben, nachdem sie harte Entsagungen auf sich genom-
men haben, erreichen den Status von Halbgottern. (- Indra zu
Srnvavati, die Entsagungen auf sich genommen hatte, um ihn zum Ge-
mahl zu bekommen)

®
Wissen ist das Merkmal von Entsagung. Deshalb sollte ein intelligen-
ter Mensch Entsagung iiben mit dem Ziel, sich Wissen anzueignen.
Der Mann, der Entsagung iibt und Wissen besitzt, der alle Dualita-
ten als auch Krankheit, Alter und Tod transzendiert, erreicht das
hochste Ziel. (- Brahma)

®
Die Wurzel aller Aneignung ist Entsagung. Was immer schwierig zu
erlangen, zu erlernen, zu besiegen und zu durchbrechen ist, kann
durch Entsagung erreicht werden, denn Entsagung ist unaufhaltsam.
Jemand, der sich mit Alkohol berauscht, jemand, der einen Brah-
mana totet, jemand, der stiehlt und jemand, der einen Embryo tétet,
kann von dieser Siinde durch richtig ausgefiihrte Entsagung (Buf3e)
gereinigt werden. (- Brahma)



24. Du, o Krsna, bist unsere Zuflucht

In den folgenden bemerkenswerten Zitaten wird die Herrlichkeit der
Hochsten Personlichkeit Gottes, der von seinen zahllosen Geweihten
mit Krsna, Govinda, Janardana, Hari, Narayana, Vasudeva, Kesava,
Madhava und vielen anderen Namen entsprechend seiner Eigenschaf-
ten angesprochen wird, gepriesen. Diejenigen, die ihn standig verehren
und bei ihm allein Zuflucht suchen, sind ebenfalls glorreich. Die Geweih-
ten des Herrn sind die am meisten vom Glick beglnstigten Lebewesen,
wie wir von Bhisma, VaiSampayana, Yudhistira und anderen Heiligen im
Mahabharata erfahren.

In den Schriften wird die Hochste Personlichkeit Gottes auch als Bha-
gavan bezeichnet, was bedeutet, ,jemand, der alle sechs Reichtimer
in Vollkommenheit besitzt". Diese Reichtimer sind: unbegrenzte Schon-
heit, unbgrenzte Starke, unbegrenzter Ruhm, unbegrenztes Wissen,
unbegrenzter Reichtum und unbegrenzte Entsagung. Krsna bedeutet
sallanziehend”. Der Hochste Herr wirkt durch seine sechs Reichtimer
auf alle Lebewesen anziehend.

Wenn durch das Horen {ber die Taten und die Herrlichkeit Sri Bha-
gavans und seiner Geweihten (wie z. B. der Pandavas) der Spiegel des
Bewusstseins gereinigt wird vom Staub materieller Verlangen, und die
hochste Realitat sich ungetrubt darin spiegeln kann, entsteht zuerst Zu-
neigung zum transzendentalen Herrn, die sich dann durch hingebungs-
vollen Dienst alimahlich zu reiner Liebe entfaltet. Das ist das hdchste
Ziel. Fur den, der diese Liebe in seinem Herzen erweckt hat, gibt es
nichts mehr zu gewinnen in dieser Welt. Das ist die Essenz des Mahab-
harata.

Im Mahabharata wird auch der ewige Vasudeva beschrieben, der
sechs Fiillen besitzt. Er ist der Wahre und Gerechte, der Reine und
Heilige, das ewige brahman, die Hochste Seele, das wahre unver-
gangliche Licht, dessen gottliche Taten von Weisen und Gelehrten



24. Du, o Krsna, bist unsere Zuflucht 231

erortert werden, von dem alles Existierende und Nicht-Existierende,
die Prinzipien der Entstehung und des Fortschritts, Geburt und Tod
und Wiedergeburt ausgehen.

b8
Eine Pilgerreise zu allen heiligen Orten auf der Erde und Waschun-
gen in allen heiligen Gewassern erzeugen nicht solch grolde Ver-
dienste wie ein Gesprach, das Narayana zum Inhalt hat. Wir fiihlen
uns ganzlich geheiligt und von all unseren Siinden befreit, nachdem
wir von Anbeginn diesem siindenreinigenden Gesprach iiber Hari,
dem Herrn des Universums, zugehort haben. (- Janamejaya zu
Vaisampayana)

b8
Visnu ist die Seele aller Lebewesen. Wie konnte man Visnu has-
sen, da man dadurch doch sein eigenes Selbst hassen wiirde? (-
Vaisampayana)

%
Der Person, auf die Narayana seinen mitleidsvollen Blick wirft, ge-
lingt es, zu erwachen. Niemand kann allein durch seinen Wunsch
erwachen (aus dem Traum des materiellen Daseins).

b8
Jene Personen, deren Sicht von Dunkelheit beeintrachtigt ist, kon-
nen nicht verstehen, dass Narayana die Hochste Seele ist, die das
ganze Universum durchdringt. Jene weisen Personen, die Autorita-
ten der Schriften sind, sagen, dass Narayana derjenige ist, dem von
allen achtungsvolle Verehrung gebiihrt.

®
Jemand, der den Nektar getrunken hat, der in der Hingabe zu Hari
besteht, wird frei von jeglicher Furcht.

®
Yudhistira sagte: ,,Die Lebewesen werden fast alle standig in irgend-
einer Weise durch verschiedene Dinge geplagt. Sag mir, o Gro3va-
ter, in welcher Weise man all diese Schwierigkeiten iiberwinden



232 Il. ZITATE UND DIALOGE

kann.“ Bhisma antwortete: ,Diejenigen, die Narayana, den Hochs-
ten Herrn aller Lebewesen, diesen Ursprung und Zerstorer des Uni-
versums, mit Hingabe verehren, iiberwinden alle Schwierigkeiten.
Dieser Krsna hier mit Augen rot wie der Lotos, gekleidet in gelbe
Gewander, ausgestattet mit starken Armen — dieser Krsna, der unser
Gonner, Bruder, Freund und Verwandter ist, ist Narayana, dessen
Herrlichkeit niemals vergeht.“

%
Wenn man sich nur einmal vor Krsna verneigt, ist das so gut, als
hatte man zehn Pferdeopfer ausgefiihrt. Der Mann, der zehn Pferde-
opfer ausgefiihrt hat, ist nicht von wiederholter Geburt befreit. Der
Mann aber, der sich vor Krsna verneigt, entkommt dem Kreislauf
von Geburt und Tod.

%
Dann sprach Baladeva, weif3 und grol3 wie der Gipfel von Kailasa,
bedeckt mit Girlanden aus Waldblumen und in blaue Gewéander ge-
kleidet und stolz und berauscht von einem Getrank, die folgenden
Worte: ,Ihr hirnlosen Manner, was konnt ihr tun, wenn Janardana
ruhig sitzt? Ohne zu wissen, was er denkt, briillen wir vergeblich
im Zorn. Lasst den hochherzigen Krsna seinen Vorschlag machen
und fiihrt dann sofort aus, was er wiinscht.“ (- Nachdem Arjuna
Subhadra entfiihrt hatte)

®
Yudhistira, der nicht geneigt war, das Opfer auszufiihren, dachte an
Krsna, diesen Verfolger aller Siinder, als die Person, die am meisten
geeignet war, eine Entscheidung in dieser Angelegenheit zu treffen,
da er Thn als die beste aller Personen kannte, als im Besitz von un-
messbarer Energie, als denjenigen, der aus freiem Willen unter den
Menschen Geburt nahm. Der Sohn Pandus dachte an Krsnas gott-
liche Taten und kam zu dem Schluss, dass es nichts gabe, das Er
nicht ausfiihren konne. Dann sandte Yudhistira einen Boten zu die-
sem Meister aller Lebewesen und lie} Segnungen und Worte iiber-



24. Du, o Krsna, bist unsere Zuflucht 233

bringen, die ein Mann, dlter in Jahren, einem jiingeren iiberbringen
lassen mag. (- vor dem Rajasiiya-Opfer)

%
»In kurzer Zeit wirst du deine Feinde iiberwiltigt haben, o Pandava.
O Unbesiegbarer, du hast Narayana als deinen Helfer. Du kannst
von niemandem besiegt werden, noch nicht einmal vom Trager des
Donnerkeils selbst.“ (- Durga zu Arjuna; erschien am Himmel als
Arjuna ihr Gebete dargebracht hatte)

%
»,Was soll ich sagen, o KeSava? Du bist in jeder Hinsicht meine hochs-
te Autoritat.“ (- Yudhistira zu Krsna)

®
»In der Tat, Krsna ist die Seele Arjunas und Arjuna ist die Seele
Krsnas, und was immer Arjuna sagt, wird Krsna sicher ausfiihren.
Und Krsna ist fahig, den Himmel selbst fiir Arjuna aufzugeben, und
Arjuna ist fahig, sein Leben fiir Krsna zu opfern.“ (- Duryodhana
zu Dhrtaradstra)

®
,Lass den gepriesenen Krsna sagen, ob ich zu tadeln bin, wenn ich
jede Vorstellung von Frieden aufgebe oder ob ich die Pflicht mei-
ner Kaste, zu kdmpfen, aufgeben soll. Dieser Satyaki, diese Cedis,
die Andakas, die Vrsnis, die Bhojas, die Kukuras, die Srnjayas nah-
men alle den Rat Krsnas an und toteten ihre Feinde und erfreuten
ihre Freunde. Die Vrsnis und die Andakas, an deren Spitze Ugrasena
steht, wurden die Konige von Kasi und erlangten Reichtum, weil sie
Krsna, diesen Wunscherfiiller, als ihren Bruder erhielten, der seine
Segnungen {iiber sie ergiel3t wie die Wolken Wasser iiber alle Le-
bewesen, wenn die heilde Jahreszeit voriiber ist. So grof$ ist dieser
Krsna! Thn solltest du als den Richter iiber allen Wohlstand oder
tiberhaupt aller Taten kennen. Krsna ist uns sehr lieb, und er ist der
Erlauchteste aller Manner. Ich missachte niemals, was Krsna sagt.“
(- Yudhistira zu Safnjaya, der ihm davon abriet, zu kdmpfen, weil er



234 Il. ZITATE UND DIALOGE

meinte, Yudhistira wiirde dann seine religiosen Verdienste verlieren.)
®

Und der Sohn Kuntis umarmte diese beste aller Personen, die nie-
mals aus Verlangen oder Zorn oder Furcht oder Gier den geringsten
Fehl beging, dessen Geist immer ausgeglichen ist, der der Habgier
ein Fremder ist, der mit Moral vertraut und mit groRer Intelligenz
und Weisheit ausgestattet ist, der die Herzen aller Lebewesen kennt
und der Herr aller ist, der jede Tugend besitzt und der das gliickver-

heiRende Zeichen auf seiner Brust tragt!. (= Yudhistira umarmt
Krsna vor Krsnas Aufbruch von Kampilya nach Hastinapur)
LS

,»,O Lotosaugiger, Du bist die innerste Seele aller verkérperten Lebe-
wesen. Welchen Nutzen hitte es also, Dir von der Freude zu erzih-
len, die ich in Deiner Gegenwart empfinde?“ (- Vidura zu Krsna,
der ihn vor den Friedensverhandlungen in seinen Gemdchern im Palast
der Kurus in Hastinapur besucht.)

%
,Damit nicht unfromme, feindselige und torichte Personen sagen,
Krsna unternahm — obwohl fahig dazu — keinen Versuch, den Krieg
zwischen den Kurus und den Pandavas zu verhindern, bin ich hier-
hergekommen. Auf der anderen Seite sollten sie nicht versuchen,
mir Schaden zuzufiigen, denn alle Konige der Erde zusammen sind
vor mir wie eine Herde Rehe vor einem wiitenden Lowen.“ (-
Krsna zu Vidura)

%
»,Bisher habe ich niemals irgendjemanden um etwas gebeten, noch
nicht einmal die Gotter. Die Devas achten mich dafiir bei Opfern. Ich
werde gehen und den Schutz Visnus suchen, des Herrn der drei Wel-
ten, den Schutz Krsnas, der gro3en Zuflucht aller, die mit Schutz ge-
segnet sind. Mich vor ihm niederwerfend, verehre ich diesen Hochs-

1 Die srivatsa genannte Locke, die die Brust des Herrn schmiickt



24. Du, o Krsna, bist unsere Zuflucht 235

ten aller Asketen, den ewigen Krsna, von dem aller Reichtum und
alle Geniisse, die die Gotter und Asuras besitzen, ausgehen.“?

%
,Du, o Krsna, bist unsere Zuflucht, du bist unser Herr und du bist
unser Fihrer.“ (- Yudhistira zu Krsna)

LS

,Die Stiarke und Schwiche von allem im Universum und die Absich-
ten einer jeden Person hier sind dem tugendhaften Kesava wohlbe-
kannt. Erfahren oder unerfahren im Umgang mit Waffen, alt oder
jung — lasst denjenigen den Fiihrer meiner Streitmichte sein, den
Krsna fiir geeignet halt. Er ist die Wurzel unseres Erfolges oder un-
serer Niederlage. In Thm liegen unser Leben, unser Konigreich, unser
Reichtum und unsere Not, unser Gliick und unser Leid. Er ist der Len-
ker des Schicksals und der Schopfer. In Thm griindet die Erfiillung
unserer Wiinsche. Lasst deshalb denjenigen den Fiihrer unseres Hee-

res sein, der von Krsna ernannt wird.“ (- Yudhistira, als es darum
geht, den General fiir die Armee der Pandavas zu bestimmen)
®

,In der Tat, es ist so wie Narada sagte: Sieg ist Krsna innewohnend.
Sieg folgt Madhava. Govinda besitzt unbegrenzte Energie. Selbst in-
mitten unzahliger Feinde kann ihm nichts geschehen.“ (- Arjuna
zu Yudhistira, der besorgt war tiber die Macht der Kurus)

®
»Es ist so, wie du sagst, o Starkarmiger. All diese zusammen sind
nicht fahig, deiner Macht zu widerstehen. Ich bin sicher, immer zu
bekommen, was ich wiinsche, wenn du auf meiner Seite stehst. O
Beste aller siegreichen Personen, ich kann selbst die Halbgotter mit
Indra an der Spitze iiberwaltigen, wenn ich dich, o Govinda, als
meinen Beschiitzer habe.“ (- Yudhistira zu Krsna)

S

2 Siehe Teil III, 6. ,,Guru-daksina“



236 Il. ZITATE UND DIALOGE

Visnu ist das eine groRe Element, das sich in viele Formen erwei-
tert hat. Er durchdringt die drei Welten. Er ist die Seele aller Dinge.
Seine Herrlichkeit kennt kein Ende. Er ist es, der das Universum
geniel3t.

®
Jene Personen werden niemals irgendeine Niederlage erleiden, die
den Herrn des Universums verehren, diese Gottheit, die ungeboren
ist und strahlenden Glanz besitzt, die der Ursprung oder die Ursache
des Universums ist, die unwandelbar ist und die Augen besitzt so
grol3 und so schon wie Lotosbliitenblitter.

%
Der Mensch, der Zuflucht sucht bei Vasudeva und sich ihm hingibt,
wird von allen Siinden befreit und erreicht das ewige brahman. Die-
jenigen, die Vasudeva ergeben sind, werden niemals von irgendei-
nem Ubel iiberwiltigt. Sie werden befreit von der Furcht vor Geburt,
Krankheit, Alter und Tod. Weder Zorn, noch Missgunst, noch Hab-
gier, noch Verwirrung der Intelligenz findet man in jenen Menschen,
die diesem Hochsten aller Lebewesen hingegeben sind.

%
Indem man dieses unsterbliche Wesen immer mit Liebe und Hingabe
verehrt, iiber ihn meditiert, seine Herrlichkeit preist, sich vor ihm
verneigt und Opfer fiir ihn ausfiihrt, — in der Tat, indem man immer
Visnu preist, der ohne Anfang und ohne Ende ist, der der Herr al-
ler Welten ist und der der Meister und Lenker des Universums ist,
wird man aller Sorgen ledig. Dies ist die beste aller Religionen: den
lotosdaugigen Vasudeva stiandig mit Hingabe zu verehren und seine
Herrlichkeit zu lobpreisen. (- Bhisma)

%
Von Freude erfiillt sprachen diese Rsis noch einmal zu Krsna: ,,0
Madhusiidana,® bitte zeige dich uns immer wieder zu allen Zeiten.

3 , Toter des Damons Madhu*



24. Du, o Krsna, bist unsere Zuflucht 237

O Maichtiger, der Himmel selbst kann uns nicht so sehr begliicken
wie dein Anblick.“

%
Dem Mann, der den Schutz KeSavas sucht, wird es gelingen, Grol3es
und Sieg und den spirituellen Himmel zu erreichen. Er wird ein Leh-
rer der Religion und der religiosen Pflichten sein und grof3e religiose
Verdienste erlangen.

%
Wenn ihr ihn seht, habt ihr die Besten der Devas gesehen. Auch ich
neige ehrerbietig meinen Kopf vor diesem Herrn des Universums,
diesen GroRvater aller Welten, diesen machtigen riesigen Wilde-
ber.* Die Personen, die ihm treu ergeben sind, werden befreit von
allen Noten und von aller Furcht, entsprechend dem Grad ihrer Hin-
gabe.

®
Mit der Person, mit der der lotosdaugige Vasudeva zufrieden ist, sind
auch alle Halbgotter mit Brahma an der Spitze zufrieden.

4 Einst totete Visnu in der Form eines riesigen Wildebers den mach-
tigen Damon Hiranyaksa und rettete die Erde, die in das Wasser des
Garbhodaka-Ozeans gefallen war, indem er sie mit seinen Hauern aufhob.
Der Garbhodaka-Ozean fiillt die untere Halfte des Universums. Die Plane-
ten befinden sich dariiber.



25. Die Herrlichkeit des Mahabharata

Den Abschluss des zweiten Teils dieses Buches bilden Zitate, die das
Mahabharata rihmen und die Segnungen verkunden, die diejenigen
erhalten, die dieses Werk horen bzw. lesen oder anderen erzahlen.

B e
W OW W

Die Siinden, die wir taglich mit unseren Sinnen und unserem Geist
begehen — bewusst oder unbewusst —, werden alle zerstort, wenn
man das Mahabharata hort (bzw. liest). (- Vaisampayana zu Ja-
namejaya)
®
Das Mahabharata ist genauso eine Mine von Edelsteinen wie das
weite Meer oder der Berg Meru.
®

Jemand, der das hochste Gut erreichen will, sollte das Bharata mit
grofder Aufmerksamkeit horen. Man sollte jeden Tag aus dem Maha-
bharata horen. Man sollte die Herrlichkeit des Bharata jeden Tag
preisen. Das Bharata ist siindenreinigend und heilig. Man erlangt Be-
freiung durch das Bharata. Jemand, der die Herrlichkeit des Maha-
bharata, der Erde, der Kuh, der Gottin Sarasvati, der Brahmanas und
Kesavas verkiindet, muss niemals Leid ertragen. In den Vedas, dem
Ramayana und dem heiligen Bharata wird Hari am Anfang, in der
Mitte und am Ende besungen. Jemand, der das hochste Ziel errei-
chen will, sollte aus Schriften horen, in denen hervorragende Aus-
sagen iiber Visnu gemacht werden. Diese Abhandlung ist heiligend.
Sie ist mit allen religiosen Friichten ausgestattet. Sie ist der hochste
Indikator, was Pflichten betrifft. Jemand, der Wohlstand anstrebt,
sollte diese Abhandlung horen. Alle Siinden werden durch das An-
horen (bzw. Lesen) des Bharata zerstort wie Dunkelheit von der auf-
gehenden Sonne. Jemand, der Visnu hingegeben ist, erlangt durch



25. Die Herrlichkeit des Mahabharata 239

das Horen des Bharata die Friichte, die man durch das Horen der
Puranas erlangt. Durch das Horen des Mahabharata gelangt man
mit Sicherheit zu Visnu. Frauen, die sich Kinder wiinschen, sollten
das horen, was den Ruhm Visnus verbreitet. Jemand, der das Bhara-
ta hort oder es anderen vortragt, wird von allen Siinden gereinigt
und gelangt schlief3lich in das Reich Visnus. Ein solcher Mann erret-
tet seine Ahnen bis zur elften Generation.

%
Das Mahabharata ist eine Quelle des Wissens. Es umfasst die vier
Vedas und wird in allen drei Welten gelehrt.

%
Das Studium des Mahabharata ist eine fromme Handlung. Derjenige,
der auch nur eine Zeile eines Verses mit Vertrauen liest, hat alle
seine Stinden zerstort. (- Siita Gosvami)

®
Der gelehrte Mann, der diesen Veda Vyasas anderen erzahlt, erlangt
grolden Gewinn. Dies mag sogar die Siinde des T6tens eines Embryos
oder dhnlich schwere Siinden zerstoren. Der Mann, der mit Achtung
und Vertrauen taglich diesem heiligen Werk Gehor schenkt, erlangt
langes Leben, Beriihmtheit und wird nach dem Tod zu den himmli-
schen Planeten erhoben.

%
Als einst die Halbgotter das Mahabharata auf eine Schale einer Waa-
ge und die vier Vedas auf die andere legten, um herauszufinden,
welches schwerer wiegt, zeigte es sich, dass das erstere schwerer
wog. Von diesem Zeitpunkt an wurde es das Mahabharata (,,das
grofde Bharata“) genannt. Weil der Inhalt von schwerwiegenderer
Bedeutung ist, wird es Mahabharata genannt. Jemand, der seine Be-
deutung kennt, wird von allen Siinden befreit.

%
Jemand, der die vier Vedas mit all ihren Arigas und Upanisaden kennt,
aber nicht diese Geschichte (das Bharata), kann nicht als weise an-



240 Il. ZITATE UND DIALOGE

gesehen werden. Vyasa von unermesslicher Intelligenz bezeichnete
das Mahabharata auch als eine Abhandlung iiber dharma, artha, ka-
ma und moksa.

®
Diejenigen, die dieser Geschichte zugehort haben, konnen es nicht
ertragen, etwas anderes zu horen, genauso wie man es nicht ertra-
gen kann, das Krachzen von Krdhen zu hoéren, wenn man einmal
den siiRen Ruf des ménnlichen Kokila-Vogels gehort hat.

%
Wie die drei Welten sich aus den fiinf Elementen zusammensetzen,
so gehen die Inspirationen aller wahren Poeten von diesem hervor-
ragenden Werk aus. Alle Poeten lieben das Mahabharata wie Diener
ihre Meister aus hoher Geburt lieben.

%
Diese heilige Geschichte erweckt im Herzen des Horers das Verlan-
gen nach Befreiung.

%k
Wie siindhaft auch immer eine Person sein mag, wenn sie diese Ge-
schichte hort, entkommt sie all ihren Siinden wie die Sonne Rahu
entkommt (wenn die Sonnenfinsternis voriiber ist).

®
Jemand, der diese heilige Geschichte immer hort, erlangt Reinheit
des Herzens. Das Gliick, das man erreicht, wenn man zu den himmli-
schen Planeten erhoben wird, ist kaum vergleichbar mit dem Gliick,
das man durch das Horen dieser Geschichte erlangt.

®
Jemand, der einem anderen eine Kopie des Mahabharata gibt, weil
er darum gebeten wurde, gibt in der Tat die ganze Erde mit ihren
Ozeanen.



Geschichten, die die Weisen erzahlen

Im dritten Teil dieses Buches findet der Leser Geschichten aus alter Zeit,
die von verschiedenen Weisen den Pandavas oder Duryodhana oder an-
deren Personen zur Belehrung oder zum Trost etc. erzahlt werden. Man-
che der Geschichten klingen zu phantastisch und fabelhaft, um wahr zu
sein. Aber darauf kommt es nicht wirklich an. Es geht um die Vermittlung
von spirituellem Wissen, von Wissen, das unbedingt nutzlich und glick-
verheiBend ist fir den Empfanger. Zum besseren Verstandnis der The-
men, die in den Stories behandelt werden, empfiehlt es sich, zuvor Teil Il
studiert zu haben.

Indra sagte: ,,Wahrlich, aufgrund deiner Seelenstdrke bist du heu-
te unbewegt in der Not. Welche Person wiirde noch Vertrauen in
seinen Korper oder die Objekte des Verlangens setzen, nachdem
sie die Fliichtigkeit aller Dinge im Universum erkannt hat? Wie
du weifs auch ich, dass das Universum nicht ewig ist und dass es
im Feuer der Zeit brennt. Jeder wird von der Zeit heimgesucht.
Alle Dinge werden in der Pfanne der Zeit gebraten.“

— aus ,Balis Gleichmut“ (Santi-Parva, Kap. 227)



9. Wundersame Begebenheit auf einem
Kremationsfeld

Yudhisthira sagte: ,Hast du, o Grof3vater, jemals einen Menschen
gesehen oder von ihm gehort, der wieder lebendig wurde, nachdem
er vom Tod iiberwaltigt worden war?*

Bhisma antwortete: ,,Hore diese Geschichte, die sich in Naimisa-
ranya zutrug. Einst bekam ein Brahmana nach gro3en Schwierigkei-
ten einen Sohn mit grof3en Augen. Aber schon nach wenigen Jahren
starb der Sohn an einer Kinderkrankheit. Die Eltern und Verwandten
gingen mit dem Kind auf den Armen laut klagend zur Leichenver-
brennungsstatte. Dort wurde das tote Kind von einem zum anderen
gereicht, und jeder driickte es an seine Brust. Bei der Erinnerung an
die siife Stimme und die gebrochenen Worte ihres Lieblings wur-
den sie noch bekiimmerter und begannen bitterlich zu weinen und
brachten es nicht fertig, das tote Kind auf den Boden zu legen.

Ein Geier wurde durch ihr Klagen herbeigerufen und sagte fol-
gende Worte zu ihnen: ,Geht fort und zaudert nicht, die ihr nur ein
Kind aufgeben miisst. An diesem Platz sind im Laufe der Zeit schon
tausende von Méannern und Frauen von ihren Verwandten zuriick-
gelassen worden. Seht nur, das ganze Universum ist Wohl und Weh
unterworfen. Verbindung und Trennung wechseln sich ab. Diejeni-
gen, die zum Krematorium kommen, um einen toten Verwandten
hier zu lassen, und diejenigen, die aus Verzweiflung bei diesen toten
Korpern sitzen bleiben, verschwinden selbst aufgrund ihrer eigenen
Taten, wenn ihre ihnen zugemessene Lebenszeit abgelaufen ist. Es
hat keinen Nutzen, noch ldnger in diesem Krematorium herumzu-
lungern, diesem schrecklichen Platz, der voller Geier und Schakale
ist, auf dem Haufen von Knochen herumliegen und der jedes Lebe-
wesen mit Schrecken erfiillt. Ob Freund oder Feind, noch niemals ist
jemand zum Leben zuriickgekommen, nachdem er einmal von der



9. Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld 347

Macht der Zeit iiberwaltigt worden ist. Das ist das Schicksal aller
Lebewesen. In dieser Welt der Sterblichen muss jeder, der geboren
wurde, sterben. Wer soll einen Toten zum Leben erwecken, der auf
dem Weg ist, den ihm der hochste Zerstorer zugewiesen hat? Die
Sonne wird sich gleich hinter die Asta-Hiigel zuriickziehen. Gebt
eure Zuneigung fiir dieses Kind auf und geht nach Hause.

Als die Leute diese Worte des Geiers gehort hatten, schien ihr
Kummer zu vergehen. Sie legten das tote Kind auf den Boden und
lenkten ihre Schritte aus dem Krematorium. In diesem Moment kam
ein Schakal, schwarz wie ein Rabe, aus seiner Hohle und sprach die
Leute folgendermalden an: ,]hr Verwandte dieses verstorbenen Kin-
des habt sicher keine Zuneigung. Die Sonne steht noch am Himmel,
ihr Narren! Gebt euren Gefiihlen ohne Furcht freien Lauf. Die Stun-
de ist gliickverheif3end. Dieser Junge mag zum Leben zuriickkom-
men! Warum wollt ihr das Kind hier auf dem Krematorium lassen
und davongehen mit Herzen aus Stahl, ohne jedes Gefiihl fiir euren
Liebling? Wirklich, ihr habt keine Zuneigung zu diesem Kind, das
euch mit seinen siil3en Worten zu erfreuen pflegte. Seht nur, welche
Zuneigung selbst Vogel und Tiere zu ihren Jungen haben. Wie die
Rsis, die ihre Opfer niemals aus Verlangen nach Gewinn oder Beloh-
nung ausfiihren, so kiimmern sich die Eltern von Vogeln, Tieren und
Insekten mit Zuneigung um ihre Kinder, ohne dafiir jemals irgend-
etwas zu erhalten. Ihre Kinder kiimmern sich nicht um sie, wenn sie
alt sind, und dennoch sind die Eltern traurig, wenn sie ihre Kleinen
nicht mehr sehen. Wo in der Tat ist Zuneigung in Menschen? Bleibt
hier und vergie3t Tranen fiir diesen Erhalter eures Geschlechts und
betrachtet ihn noch ein bisschen langer mit Zuneigung. Wie konnt
ihr einfach so von der Seite dieses mit Blumengirlanden bekranzten
Jungen gehen?

Als die Leute die Worte des Schakals horten, kamen sie zuriick.
Dann sagte der Geier: ,Weh, ihr Manner mit schwachem Geist, war-
um kommt ihr zuriick, bewegt von den Worten eines grausamen



348 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

gemeinen Schakals, der keine Intelligenz besitzt? Warum klagt ihr
fiir diese bewegungslose Verbindung aus fiinf Elementen, in der die
Seele nicht mehr anwesend ist? Warum klagt ihr nicht iiber euer
eigenes Selbst? Fiihrt harte Buf3en aus, durch die es euch gelingen
mag, euch von euren Siinden zu reinigen. Durch Buf8en kann alles er-
reicht werden. Was nutzen Klagen? Ungliick wird mit dem Korper
geboren. Infolge dieses Ungliicks ist dieser Junge dahingegangen
und hat euch in Kummer gestiirzt. Reichtum, Kiihe, Gold, wertvolle
Edelsteine, Kinder — alles hat seine Wurzeln in Entsagung. Entsa-
gung ist das Resultat von yoga. Das Maf3 an Wohl und Weh, das ein
Lebewesen erfahrt in diesem Leben, ist von den Handlungen friihe-
rer Leben abhingig. Jeder wird mit seinem Maf} an Gliick und Leid
geboren. Der Sohn wird nicht fiir die Taten seines Vaters gebunden
und der Vater nicht fiir die Taten seines Sohnes. Durch die eigenen
guten und schlechten Taten gebunden, miissen alle auf dieser ge-
meinsamen Stral3e reisen. Fiihrt eure Pflichten aus und vermeidet
unredliche Taten. Verehrt die Brahmanas und die Gotter gebiihrend
nach den Richtlinien der Schriften. Werft Sorge und Trauer von
euch und gebt diese elterliche Zuneigung auf. Lasst das Kind hier
liegen und verlasst jetzt schnell diesen Ort. Der Handelnde allein
geniel3t die guten und schlechten Friichte seiner Taten. Was haben
die Verwandten damit zu tun? Verwandte lassen einen verstorbenen
Verwandten hier und verlassen dann den Platz. Mit Tranen in den
Augen gehen sie davon und ihre Zuneigung zum Toten schwindet
dahin. Weise oder dumm, reich oder arm - jeder wird von der Zeit
tiberwaltigt. Was nutzen Klagen? Warum klagt ihr fiir einen Toten?
Die Zeit ist der Herr eines jeden, und seiner eigenen Natur gehor-
chend betrachtet er alle mit gleichen Augen. In der Bliite der Jugend
oder in hilfloser Kindheit, im Alter oder im Leib der Mutter — jeder
ist ein Gegenstand der Verfolgung durch den Tod. Das ist in der Tat
der Lauf der Welt.

Der Schakal sagte: ,Wehe, die Zuneigung zu eurem verstorbenen



9. Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld 349

Kind und euer Kummer haben sich verringert durch die Worte dieses
unintelligenten Geiers! Seine wohlgewdahlten mit Gleichmut durch-
setzten Worte haben euch iiberzeugt, und nun geht ihr zuriick zur
Stadt und gebt eure Zuneigung auf. O weh, ich dachte, dass der
Kummer, den laut klagende Menschen im Krematorium fiir ein to-
tes Kind empfinden, dem der Kiihe gleicht, die ihre Kalber verloren
haben. Seit heute, jedoch, verstehe ich, was das Maf3 des Kummers
von Menschen ist. Als ich ihre grol3e Zuneigung sah, habe ich selbst
Trénen vergielen miissen! Es scheint jedoch, dass ihre Zuneigung
nicht stark ist. Man sollte sich immer aufs Beste bemiihen; dann er-
langt man Erfolg durch Schicksal. Bemiihung und Schicksal vereint
erzeugen Friichte. Man sollte sich immer voller Hoffnung bemiihen.
Wie kann man Gliick erlangen durch Verzweiflung? Objekte des Ver-
langens mogen durch Entschlossenheit gewonnen werden. Warum
geht ihr dann so herzlos davon? Wohin geht ihr? Lasst doch die-
sen Sohn eurer Lenden, diesen Erhalter eurer Sippe nicht in dieser
Wildnis zuriick. Bleibt hier, bis die Sonne untergegangen ist und das
Zwielicht erscheint. Dann mogt ihr diesen Jungen mit euch nehmen
oder bei ihm bleiben.’

Der Geier sagte: ,J]hr Méanner, ich bin jetzt volle tausend Jahre
alt, aber ich habe noch niemals eine tote Kreatur — mannlich oder
weiblich oder doppelgeschlechtlich — nach dem Tod wieder leben-
dig werden sehen. Manche sterben in frither Kindheit, wahrend sie
noch auf allen Vieren kriechen, manche in der Jugend und manche
im Alter. Das Gliick aller Lebewesen einschliel3lich der Tiere und
Vogel ist unbestandig. Die Lebensdauer aller beweglichen und unbe-
weglichen Kreaturen ist schon von Geburt an festgelegt. Jeden Tag
lassen Menschen mit bekiimmerten Herzen ihre Frauen und Lieb-
linge an diesem Platz zuriick. Lasst diesen leblosen Korper liegen,
der steif ist wie ein Stiick Holz. Warum verlasst ihr diesen Korper
nicht, dessen Leben bereits in einen neuen Korper getreten ist? Eu-
re Zuneigung ist bedeutungslos, und dieses Umarmen des Kindes ist



350 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

fruchtlos. Er sieht nicht mit seinen Augen und hort nicht mit seinen
Ohren. Lasst ihn hier und geht unverziiglich fort. Meine Worte mo-
gen euch vielleicht grausam erscheinen, aber sie sind in Wirklichkeit
sehr verniinftig und stehen in direkter Beziehung zur Religion der
Befreiung (moksa). Geht jetzt nach Hause.’

Bewegt von den weisen Worten des Geiers machten sich die Leute
bereit, dem Krematorium den Riicken zu kehren. Kummer verdop-
pelt sich im Angesicht seines Objektes und der Erinnerung an seine
Taten; dies hatten die Leute verstanden aus den Worten des Geiers,
und so entschlossen sie sich, den Platz zu verlassen.

Gerade zu dieser Zeit kam mit schnellen Schritten der Schakal und
blickte auf das tote Kind. Der Schakal sagte: ,Warum verlasst ihr auf
Bitten des Geiers dieses Kind, das mit Schmuckstiicken geschmiickt
ist und das fahig ist, seinen Ahnen den Opferkuchen darzubringen?
Wenn ihr es aufgebt, werden weder eure Zuneigung noch diese jam-
merlichen Klagen zu einem Ende kommen. Stattdessen wird sich
euer Kummer noch vergrofern. Man sagt, dass das tote Kind eines
Brahmanas wieder lebendig wurde, nachdem Sri Ramacandra einen
Siidra namens Sambuka getotet und Rechtschaffenheit wieder her-
gestellt hatte.! In dhnlicher Weise starb der Sohn des koniglichen

1 Wihrend Sri Ramacandras Herrschaft in Ayodhya gab es keinen vorzeiti-
gen Tod in seinem Konigreich. Es geschah jedoch, dass eines Tages ein Brah-
mana zum Hofe Ramacandras kam und sich iiber den verfrithten Tod seines
Sohnes beklagte. Sri Rama begann sofort nach der Ursache zu forschen. Es
wurde vermutet, dass irgendeine siindhafte Handlung in irgendeinem Win-
kel Ayodhyas den Tod verursacht hitte. Sehr bald entdeckte Rama einen
Siidra namens Sambuka, der in einem tiefen Wald asketische Entsagungen
auf sich nahm. Der Konig trennte ihm sofort den Kopf vom Leib, da der
Sidra kein Recht hatte, dies zu tun. Sobald Rechtschaffenheit wiederherge-
stellt war im Lande, wurde der Brahmanajunge wieder lebendig. Dazu ist
noch zu bemerken, dass eine Person, die vom hochsten Herrn selbst — und
Ramacandra ist eine Inkarnation Visnus — getttet wird, Befreiung erlangt.



9. Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld 351

Weisen Sveta vorzeitig. Aber dem Monarchen gelang es, das Kind
durch seine Tugendhaftigkeit wieder zu beleben. In gleicher Weise
mag vielleicht ein Weiser oder ein Gott deinen Wunsch erfiillen und
euch sein Mitleid erzeigen, die ihr so herzzerreilend weint.*

Nach diesen Worten des Schakals lenkten die von Kummer {iiber-
waltigten Leute ihre Schritte zuriick. Sie nahmen einer nach dem
anderen das Kind auf den Schol3 und ergingen sich in reichlichen
Klagen. Von ihren Klagen gerufen kam der Geier wieder zu dem
Platz und sprach zu ihnen.

Er sagte: ,Warum badet ihr dieses Kind mit euren Tranen? Warum
driickt ihr es mit euren Hianden? Auf Befehl des grimmigen Konigs
der Gerechtigkeit (Yamaraja), wurde das Kind in den Schlaf versetzt,
aus dem es kein Erwachen gibt. Jene, die asketische Verdienste besit-
zen, jene, die Reichtum besitzen, jene, die grof3e Intelligenz besitzen
— in der Tat, alle unterliegen dem Tod. Und dies hier ist der Platz
fiir die Toten. Sténdig bringen Verwandte tausende toter Verwand-
ter — jung und alt — hierher. Dass das Kind zum Leben zuriickkommt,
mochtet ihr gerne glauben. Es wird sein Leben nicht zuriickgewin-
nen auf Bitten des Schakals. Wenn eine Person einmal gestorben
ist und ihren Korper verlassen hat, wird ihr Korper nicht wieder le-
bendig. Hunderten von Schakalen wird es in hunderten von Jahren
nicht gelingen, durch das Aufgeben ihrer eigenen Korper das Kind
wieder lebendig zu machen. Nur wenn Rudra, oder Kumara, oder
Brahma, oder Visnu ihm eine Segnung gewdhren, kann der Junge
wieder lebendig werden. Weder das Vergief3en von Tranen, noch
lange Seufzer, noch viel Klagen werden diesen ins Leben zuriick-
bringen. Ich, der Schakal, ihr alle und alle Verwandten dieses Jun-
gen — wir befinden uns mit all unseren religiosen Verdiensten und
Siinden auf dem gleichen Pfad, auf dem dieser wandelt. Aus diesem

Dass der Siidra Askese iibte und dass ihm diese Gnade zuteil wurde, 14sst
schlie®en, dass er keine gewohnliche Person war.



352 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Grunde sollte man andere nicht verletzen und Siinde, Falschheit,
harte Worte, und Verhalten, das andere stort, vermeiden. Trachtet
bedachtsam nach Rechtschaffenheit, Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit,
Mitleid, Ernsthaftigkeit und Ehrlichkeit. Diejenigen begehen Siinde,
die sich nicht um ihre Vater, Miitter, Verwandte und Freunde kiim-
mern, wahrend sie leben. Was konnt ihr tun mit eurem Weinen fiir
einen Toten, dessen Augen nicht mehr sehen, und der sich nicht
mehr bewegt?

Auf diese Worte hin machten sich die Leute von Trauer iiberwél-
tigt auf den Weg nach Hause und liefen den Leichnam auf dem
Krematoriumsfeld zurtick.

Der Schakal sagte: ,0 weh, schrecklich ist die Welt der Sterbli-
chen! Sie ist voller Eitelkeit und Falschheit, voller Beschuldigungen
und tibler Nachrichten. Kein Lebewesen kann hier entkommen. Und
die Lebensdauer eines jeden ist kurz. Geliebte Freunde verlassen
standig den Schauplatz. Beim Betrachten dieses Geschehnisses, das
Kummer und Schmerz vergrof3ert, ist mir diese Welt der Menschen
unlieb geworden. O weh, Schande iiber euch, ihr Menschen, die ihr
auf des Geiers Bitten euer Kind verlasst. Ihr grausamen Kerle, wie
konnt ihr einfach weggehen und jede elterliche Zuneigung aufge-
ben, nachdem ihr die Worte eines siindhaften Geiers gehort habt?
Auf Gliick folgt Leid, und auf Leid folgt Gliick. In dieser Welt, die
von Freude und Leid umbhiillt ist, existiert keines dieser beiden un-
unterbrochen. Ihr Menschen von geringem Verstdndnis, wohin geht
ihr ohne dieses schone Kind, diesen Sohn, der ein Schmuckstiick eu-
res Geschlechtes ist? Wahrlich, ich kann den Gedanken, dass dieses
schone Kind lebt, nicht aus meinem Geist bannen. Er wird sicher
zum Leben zuriickkommen. Ihr, die ihr von Kummer wegen des to-
ten Kindes betriibt seid, werdet an diesem Tag sicher Gliick erlangen.
Ihr Unverniinftigen, ihr wollt nach Hause gehen und das Kind hier
liegen lassen, weil ihr nur an eure eigene Bequemlichkeit denkt.*

So wurden die Verwandten des verstorbenen Kindes von diesem



9. Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld 353

siindhaften Schakal, diesem Bewohner des Krematoriums, der jede
Nacht auf der Suche nach Blut umherschlich, mit ansprechenden
Worten iiberredet zu bleiben.

Der Geier sagte: ,Schrecklich ist dieser Platz, diese Wildnis, in
der man die Schreie von Eulen hort, und in der sich Geister, Yaksas
und Raksasas herumtreiben. Beendet eure Riten und geht nach Hau-
se. Werft den Leichnam weg und verschwindet, bevor die Sonne
untergeht und bevor die Dunkelheit hereinbricht. Schakale heulen
furchterregend. Habichte stof3en ihre schrillen Schreie aus. Lowen
briillen. Die Sonne sinkt. Die Baume des Krematoriums nehmen eine
blauliche Farbe an durch den Rauch der Leichenfeuer. Die fleisch-
fressenden Bewohner dieses Platzes schreien rasend vor Hunger. All
diese schrecklichen Kreaturen, die diesen furchtbaren Ort heimsu-
chen, werden euch gar bald angreifen. Ihr befindet euch in grol3er
Gefahr. In der Tat, wenn ihr gegen eure Vernunft, den falschen und
fruchtlosen Worten des Schakals Gehor schenkt, werdet ihr mit Si-
cherheit alle zerstort werden.

Der Schakal sagte: ,Bleibt wo ihr seid! Solange wie die Sonne
scheint, gibt es selbst in dieser Einode nichts zu befiirchten. Bleibt
hoffnungsvoll hier, bis die Sonne untergegangen ist. Ergeht euch
ohne Furcht in Klagen und fahrt fort damit, das Kind zuneigungs-
voll zu betrachten. Diese Wildnis mag furchtbar erscheinen, aber es
droht euch keine Gefahr. In Wirklichkeit bietet diese Wildnis einen
Anblick der Ruhe und des Friedens. Was sind euch die Worte des
Geiers wert? Wenn ihr euren Verstand verwirren lasst durch seine
grausamen und harten Reden, wird euer Kind niemals wieder leben-
dig!‘

Der Geier sagte dann, dass die Sonne untergegangen sei, und der
Schakal sagte, dass dem nicht so sei. Beide, der Geier und der Scha-
kal, fiihlten die Qualen des Hungers und redeten deshalb die Leute
auf ihre Weise an. Erschopft von Hunger und Durst machten sie Eror-
terungen mit Bezug auf die Schriften. Bewegt von den siilen Worten



354 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

des Vogels und des Tieres, die beide Weisheit besal3en, wiinschten
die Verwandten einmal zu gehen und ein anderes Mal zu bleiben.
Zuletzt warteten sie dort bitter klagend. Sie wussten nicht, dass das
Tier und der Vogel, die beide geschickt darin waren, ihre eigenen
Ziele zu verfolgen, sie nur verwirrt hatten.

Wahrend der Geier und der Schakal noch diskutierten und die
Leute ihnen zuhorten, erschien die grofRe Gottheit Sankara (Siva),
von seiner Gemahlin Uma gedrangt, mit Trédnen des Mitleids in den
Augen auf dem Platz. Er sagte: ,Ich bin Sankara, der Gewihrer von
Segnungen.‘ Die Menschen warfen sich vor ihm nieder und erwider-
ten: ,Unseres einzigen Kindes beraubt, sind wir alle dem Tod nahe.
Bitte gib uns unser Leben wieder, indem du unseren Sohn lebendig
machst.¢ Sankara sprengelte etwas Wasser iiber den Leichnam und
das Kind wurde wieder lebendig. Dann verneigten die Menschen
sich vor dem Gott und verlief3en, mit Erfolg gekront, in grol3er Freu-
de den Platz. Durch beharrliches Hoffen und feste Entschlossenheit
und die Gnade des grolden Gottes erhidlt man die Friichte seiner Ta-
ten unverziiglich. Noch wéhrend die Leute weinten und jammerten,
trockneten ihre Trinen. In kurzer Zeit erhielten sie die Gnade San-
karas, ihr Kummer verflog, und sie wurden gliicklich.“

— Santi-Parva, Kap. 153



10. Die Kraft der Treue

Einst gab es einen tugendhaften frommen Konig unter den Madras.
Er war stets den brahmanas ergeben, groldmiitig und wahrhaftig. Er
hatte seine Sinne unter Kontrolle, und er liebte es, Opfer auszufiih-
ren. Er war beim ganzen Volk beliebt. Der Name des Konigs, dem das
Wohl aller Lebewesen am Herzen lag, war Asvapati. Leider hatte As-
vapati keinen Sohn, und als er alt wurde, bekiimmerte ihn dies sehr.
Um Nachkommen zu erhalten, unterwarf er sich dem Brahmacarya-
Geliibde und nahm nur wenig Nahrung zu sich. Er opferte téglich
zehntausend Gaben im Feuer zur Gottin Savitri. Achtzehn Jahre lang
folgte er diesen Geliibden, dann war Savitri mit ihm zufrieden.

Sie erschien in verkorperter Form im Agnihotra-Feuer und sprach
die folgenden Worte: ,,Du hast mich erfreut mit deiner Keuschheit,
deiner Reinheit, Selbstbeherrschung und all deinen Bemiihungen
und deiner Verehrung! Erbitte dir eine Segnung, o Konig. Du solltest
jedoch niemals Tugendhaftigkeit missachten.

Asvapati sagte: ,,Um Tugendhaftigkeit zu erlangen, habe ich all
dies getan. O Gottin, mogen mir viele Sohne, meines Geschlechtes
wiirdig, geboren werden. Ich bitte um diese Segnung, o Gottin. Die
Zweimalgeborenen haben mir versichert, dass es hohe Verdienste
mit sich bringt, Nachkommen zu haben.“

Savitri erwiderte: ,,O Konig, deine Absichten waren mir bekannt,
und ich habe mit dem Grol3vater (Brahma) dariiber gesprochen.
Durch die Gunst des aus dem Lotos Geborenen wird dir sehr bald
eine hervorragende Tochter geboren werden. Sei damit zufrieden.
Ich sage dir dies im Namen des Grof3vaters.“

Der Konig kehrte in seine Hauptstadt zuriick und nach einiger Zeit
wurde seine dlteste Konigin schwanger. Als die Zeit reif war, gebar
sie ein lotosdaugiges Madchen. Da sie das Madchen durch die Gunst
der Gottin Savitri bekommen hatten, nannten sie es Savitri. Savitri



356 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

wuchs heran und war schon wie Sri (die Gliicksgottin) selbst. Thre
Taille war schmal und ihre Hiiften breit. Von ihrem Korper ging ein
Glanz wie von Feuer aus, und die Leute, die sie sahen, dachten: ,Wir
haben eine Gottin gesehen‘. Bald erreichte das Madchen ihre Puber-
tat, und es war Zeit, sie zu verméahlen. Aber wegen ihrer starken
Energie bat niemand um ihre Hand.

Eines Tages, nachdem Savitri gefastet und gebadet und die Gott-
heit ihrer Familie verehrt hatte, begab sie sich zu ihrem hochherzi-
gen Vater. Sie brachte seinen Fiifen Achtung dar und iiberreichte
ihm eine Blume, die der Gottheit geopfert worden war und stand
mit gefalteten Handen an der Seite des Konigs. Der Konig wurde
traurig, als er seine Tochter sah, die die Pubertit erreicht hatte und
die in Schonheit Sri glich, aber von niemandem als Ehefrau begehrt
wurde. ASvapati sagte: ,, Tochter, die Zeit ist ggkommen, um dich ei-
nem Manne zu geben. Jedoch fragt niemand nach dir. Suche dir des-
halb selbst einen Ehemann, der dir in Tugenden gleicht. Hore, was
ich die Zweimalgeborenen habe sagen horen: ,Der Vater, der seine
Tochter nicht verméihlt, kommt zu Unehren. Und der Ehemann, der
seine Frau nicht kennt, wahrend sie in ihrer Pubertit ist, kommt
zu Unehren. Und der Sohn, der seine Mutter nicht beschiitzt, wenn
ihr Ehemann tot ist, wird auch von Schande {iberkommen.‘ Mit die-
sen Worten im Herzen suche dir einen Ehemann. Handle in solcher
Weise, dass wir nicht von den Goéttern getadelt werden.“

Beschamt verneigte sich die demiitige Jungfrau zu ihres Vaters
FiiBen. Dann bestieg sie einen goldenen Wagen und fuhr, begleitet
von den alten Ratgebern des Konigs, zu den entziickenden asramas
der koniglichen Weisen. Sie verehrte diese Rsis und suchte dann in
allen Waldern die Besten der Zweimalgeborenen auf und verteilte
Reichtum an sie.

Eines Tages, als der Konig mit Narada Muni in Gesprache vertieft
im Palast sal3, erschien Savitri, begleitet von den alten Ratgebern
vor ihnen. Sie verneigte sich vor beiden. Narada fragte den Konig:



10. Die Kraft der Treue 357

»,Wo ist deine Tochter gewesen und was hat sie getan? Warum ver-
mahlst du sie nicht, da sie im Pubertitsalter ist?“

Asvapati sagte: ,,Aus diesem Grund habe ich sie fortgeschickt, und
nun ist sie zuriickgekehrt. Hore von ihr selbst, o himmlischer Heili-
ger, wen sie zu ihrem Gemahl erwahlt hat.“

Savitri sagte: ,,Unter den Salvas gab es einen tugendhaften Konig
namens Dyumatsena. Es begab sich, dass er im Laufe der Zeit erblin-
dete. Und dieser Konig hatte einen einzigen Sohn. Ein alter Feind
des Konigs nutzte das Missgeschick Dyumatsenas und beraubte ihn
seines Konigreichs. Daraufhin ging der Konig mit seiner Frau, die
ein Kind an ihrer Brust trug, in den Wald. Der Konig begann Bul3en
und Haérten auf sich zu nehmen. Sein Sohn wuchs im Wald zu ei-
nem stattlichen Jiingling heran. Thn habe ich in meinem Herzen als
meinen Herrn angenommen.*

Bei diesen Worten sagte Narada: ,,Wehe, o Konig, Savitri hat ei-
nen grof3en Fehler begangen, da sie Satyavan als ihren Herrn erko-
ren hat, obwohl sie ihn nicht kennt. Weil der Vater wahrhaftig in
der Rede ist und auch die Mutter, haben die Brahmanas das Kind
Satyavan (,,der Wahrhaftige*) genannt.“

,1st Prinz Satyavan seinem Vater und seiner Mutter ergeben? Be-
sitzt er Intelligenz, Energie und Starke, Vergebung und Mut?“, fragte
der Konig.

Narada erwiderte: ,In Energie gleicht Satyavan der Sonne, in Weis-
heit Brhaspati. Er ist tapfer wie Indra und vergebend wie die Erde
selbst.“

Asvapati sagte dann: ,Ist Prinz Satyavan den Brahmanas ergeben?
Ist er freiziigig im Spenden? Ist er grof3miitig und wohlgeformt?*

Narada sagte: ,Im Geben von Spenden gleicht Dyumatsenas Sohn
Konig Rantideva. In seiner Hingabe zu den Brahmanas gleicht er
Sivi, dem Sohn Usinaras. In GroBmut gleicht er Yayati und in der
Schonheit dem Mond oder einem der Asvinis. Er ist selbstbeherrscht,
demiitig, tapfer und wahrhaftig, duldsam und bescheiden.



358 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Asvapati sagte: ,,O verehrungswiirdiger Heiliger, du sagst, dass
Satyavan mit allen Tugenden ausgestattet ist. Sag mir nun, was seine
Fehler sind, wenn er welche hat.

,Er hat nur einen Fehler, der alle seine Tugenden iiberwiegt, erwi-
derte Narada. Dieser Fehler kann selbst durch die gro3ten Anstren-
gungen nicht beseitigt werden. Er hat nur einen einzigen Fehler: von
heute an in einem Jahr wird Satyavan seinen Korper aufgeben.“!

Als der Konig diese Worte des Weisen horte, sagte er zu seiner
Tochter: ,,Komm, o Savitri, erwdhle einen anderen zu deinem Herrn.
Satyavans Tage sind gezahlt.“

Bei diesen Worten ihres Vaters sagte Savitri: ,,Der Tod kommt nur
einmal, eine Tochter wird nur einmal weggegeben, und nur einmal
sagt eine Person ,ich gebe dies‘. Diese drei Dinge finden nur einmal
statt. In der Tat, mit kurzem oder langem Leben - ich habe meinen
Gemahl erwahlt. Ein zweites Mal werde ich nicht wahlen. Zuerst
denkt man iiber eine Sache nach, dann spricht man dariiber und
dann setzt man sie in die Tat um. Dafiir bin ich ein Beispiel.“

Narada sagte dann: ,,O Bester aller Manner, nichts kann deine
Tochter von ihrem Entschluss abbringen. Keine andere Person be-
sitzt solche Tugenden wie Satyavan. Die Vermahlung deiner Tochter
mit Satyavan wird deshalb von mir gebilligt.“

Asvapati erwiderte: ,Was du gesagt hast, o Ehrwiirdiger, sollte
niemals missachtet werden, denn deine Worte sind wahrhaftig, und
du bist mein ewiger Lehrer.“

Dann verschwand Narada in den Himmel,? und der Konig begann,

1 Durch seine spirituelle Vollkommenheit konnte Narada die Zukunft Sa-
tyavans sehen.

2 Narada ist ein besonderer himmlischer Rsi, der jederzeit nach seinem
Belieben an jedem Ort des Universums erscheinen kann und der sogar Vai-
kuntha, das spirituelle Konigreich Gottes jenseits der materiellen Welt, be-
treten kann. Er ist sozusagen ein transzendentaler Raumfahrer.



10. Die Kraft der Treue 359

Vorbereitungen fiir die Hochzeit zu treffen. An einem gliickverhei-
Benden Tag begab er sich zusammen mit allen alten Brahmanas und
rtvijas® und Priestern in den Wald zum asrama des koniglichen Wei-
sen Dyumatsena. Er nidherte sich dem blinden Konig zu Ful? gefolgt
von den Zweimalgeborenen. Der rajarsi sal} auf einer Kusagrasmat-
te unter einem Salabaum. Nachdem AsSvapati den Konig gebiihrend
verehrt hatte, stellte er sich vor. Dyumatsena bot seinem Gast einen
Sitz an, reichte ihm arghya und schenkte ihm eine Kuh und fragte
ihn dann nach seinem Begehr.

Asvapati sagte: ,,O koniglicher Weiser, dieses schone Madchen ist
meine Tochter Savitri. Nimm sie bitte entsprechend den Gebrauchen
unserer Kaste als deine Schwiegertochter an.“

Dyumatsena sagte: ,,Unseres Konigreichs beraubt, wohnen wir
jetzt im Wald und leben wie Asketen. Deine Tochter verdient es
nicht, im Wald zu leben. Wie soll sie denn die Hirten eines solchen
Lebens ertragen?“

Asvapati erwiderte: ,,Meine Tochter weild genauso wie ich, dass
Gliick und Leid kommen und gehen. Diese Worte, die du gebraucht
hast, sind bei jemandem wie mir nicht angebracht. Ich habe mich
aus Freundschaft vor dir verneigt. Es geziemt sich deshalb nicht fiir
dich, meine Hoffnung zu zerstoren. Wir sind gleichwertig und soll-
ten uns verbiinden. Nimm deshalb meine Tochter als deine Schwie-
gertochter und die Gemahlin Satyavans, an.“

Dyumasena sagte: ,Ich wollte mich schon frither mit dir verbiin-
den, bevor ich meines Kénigreichs beraubt wurde. Deshalb mag die-
ser Wunsch heute in Erfiillung gehen. Du bist mir in der Tat ein
willkommener Gast.“

Dann lieen die beiden Konige alle Zweimalgeborenen der Sied-
lungen des Waldes zusammenkommen, um an der Hochzeit teil-
zunehmen. Nachdem Asvapati seine Tochter zusammen mit vielen

3 Priester, die bei Opfern eine bestimmte Aufgabe erfiillen.



360 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

schonen Kleidern und kostbaren Schmuckstiicken weggegeben hat-
te, machte er sich in grol3er Freude auf den Heimweg. Und Satyavan
war sehr froh, eine Frau bekommen zu haben, die alle Tugenden be-
sal$, wihrend Savitri ebenfalls hocherfreut war, den Ehemann ihres
Herzens bekommen zu haben. Als ihr Vater abgereist war, legte sie
allen Schmuck ab und kleidete sich in Baumrinde. Und wegen ih-
rer Dienste und Tugenden, ihrer Sanftheit und Selbstbeherrschung
war jeder mit ihr zufrieden. Thre Schwiegermutter war mit ihr zu-
frieden, weil Savitri ihr diente und sie kleidete und schmiickte, und
ihr Schwiegervater war mit ihr zufrieden, weil sie ihn wie einen
Gott verehrte und den Drang der Zunge beherrschte. Sie erfreute
ihren Gatten durch ihre honigsiil3en Worte, ihre Geschicklichkeit in
jeder Arbeit, ihre geistige Ausgeglichenheit und ihre Liebe zu ihm.
So nahm sie fiir einige Zeit im asrama dieser frommen Menschen
asketische Harten auf sich. Aber die Worte Naradas waren im Geist
der besorgten Savitri Tag und Nacht gegenwartig.

Sie zdhlte die Tage und am vierten Tag vor dem Todestag Satya-
vans begann sie ein Geliibde auszufiihren, bei dem man drei Tage
keine Nahrung zu sich nimmt. Als der alte Konig von ihrem Geliibde
horte, wurde er sehr besorgt und sprach zu ihr die folgenden Worte:
,Dieses Geliibde, o Tochter eines Konigs, ist dulderst hart, denn es
ist extrem schwierig, drei Tage und Nachte lang zu fasten.

Savitri antwortete: ,Sei unbesorgt, o Vater. Ich werde dieses Ge-
liibde ausfiihren. Ich versichere dir, dass ich diese Aufgabe mit Ent-
schlossenheit und Ausdauer auf mich genommen habe, und Ausdau-
er und Entschlossenheit sind die Ursache erfolgreich beendeter Ge-
liibde.“

Dyumatsena sagte: ,,In keiner Weise kann ich dich von der Ausfiih-
rung dieses Geliibdes abhalten. Jemand wie ich sollte dich vielmehr
ermutigen, das Fasten nicht zu brechen.

Die Nacht vor Satyavans Tod verbrachte Savitri in gro3er Pein.
Als die Sonne aufgegangen war, fiihrte sie ihre Morgenriten aus, op-



10. Die Kraft der Treue 361

ferte Gaben im Feuer und dachte all die Zeit ,heute ist der Tag".
Dann verneigte sie sich vor ihrem Schwiegervater und ihrer Schwie-
germutter und allen alteren Brahmanas. Und fiir das Wohlergehen
Savitris sprachen alle Asketen dieses Ortes die Segnung aus, dass sie
niemals Witwe werden moge. Savitri nahm diese Worte an, indem
sie in Gedanken sagte, ,sei es so°.

Thr Schwiegervater und ihre Schwiegermutter sprachen dann zu
Savitri, die ruhig in einer Ecke saf3, die folgenden Worte: ,,Du hast
dein Geliibde ausgefiihrt. Die Zeit ist ggkommen, ein Mahl zu dir zu
nehmen.“

Savitri sagte: ,Ich werde erst essen, wenn die Sonne untergeht.
Das ist mein Entschluss und mein Geliibde.“

Als sie gesprochen hatte, nahm Satyavan seine Axt und wollte in
den Wald gehen. Und Savitri sagte zu ihrem Gemahl: ,,Geh nicht
allein. Ich will dich begleiten. Ich kann es nicht ertragen, von dir
getrennt zu sein.“

Satyavan sagte: ,,Du bist nie zuvor im Wald gewesen. Und die
Waldpfade sind schwer zu begehen. Aulerdem bist du geschwacht
durch dein Geliibde. Wie willst du also fahig sein, mich zu Fufd zu
begleiten?“

Savitri erwiderte: ,,Das Fasten hat mich nicht erschopft. Ich emp-
finde keine Schwache, und ich habe mich entschlossen zu gehen.
Bitte bringe mich nicht davon ab.“

Darauf erwiderte Satyavan: ,Wenn du gehen willst, werde ich dir
diesen Wunsch erfiillen. Frage aber erst meine Eltern um Erlaubnis,
damit ich mich keines Fehlers schuldig mache.

Nachdem Savitri von ihren Schwiegereltern die Erlaubnis erhal-
ten hatte, Satyavan begleiten zu diirfen, verlie3 sie mit ihm den
asrama. Sie kamen durch bildhaft schone Walder, in denen Pfau-
en umherspazierten. Und Satyavan sagte zu seiner lieben Gemahlin:
Sieh nur diese bliithenden Baume {iiberall und diese heiligen Fliisse
mit ihren klaren Stromungen. Aber Savitris Herz war schwer, und



362 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

sie beobachtete — stets der Worte Naradas gedenkend und in Erwar-
tung der Todesstunde ihres Gemahls — alle seine Bewegungen.

Satyavan begann dann, Aste zu zerhacken und geriet bald ins
Schwitzen. Sein Kopf schmerzte, und er sagte zu seiner geliebten
Frau: ,,0 Savitri, aufgrund dieser schweren Arbeit schmerzt mein
Kopf und all meine Glieder sind schwer. Ich habe das Gefiihl, als ob
mein Kopf von hundert Lanzen durchbohrt wird. Ich muss mich ein
Weilchen hinlegen, denn ich habe keine Kraft mehr zu stehen.“

Savitri setzte sich schnell und legte den Kopf ihres Gemahls auf ih-
ren SchofR. Im nachsten Moment sah sie eine in ein rotes Gewand ge-
kleidete Person mit einem Diadem. Thr Korper war riesig und leuch-
tete wie die Sonne. Er hatte eine dunkle Hautfarbe und rote Augen
und trug in einer Hand eine Schlinge. Er war schrecklich anzuse-
hen. Er stand neben Satyavan und schaute ihn unentwegt an. Und
als Savitri ihn sah, legte sie den Kopf ihres Gemahls vorsichtig auf
den Boden, stand auf und sprach mit wehleidiger Stimme: , Deiner
tibermenschlichen Form nach zu urteilen, bist du ein Gott. O Bester
der Gotter, sag mir bitte, wer du bist und was du vorhast, wenn es
nicht ungebiihrend ist, dich danach zu fragen.“

Die Gestalt antwortete: ,,O Savitri, du bist deinem Gemahl hinge-
geben, und du besitzt asketische Verdienste. Deshalb rede ich mit
dir. Wisse, dass ich Yama bin. Die Lebensfrist deines Herrn Satyavan
ist abgelaufen. Ich werde ihn deshalb mit dieser Schlinge binden.“

Der Herr der Pitrs begann dann, ihr alles iiber seine Absichten
zu erklaren. Er sagte: ,Dieser Prinz besitzt Tugenden und religiose
Verdienste. Er verdient es nicht, von meinen Schergen hinweggeholt
zu werden. Deshalb bin ich persénlich gekommen.“*

Yamaraja zog dann eine Person von der Grof3e eines Daumens

4 Normalerweise iibertragt Yamaraja solche Auftréige seinen Dienern. Aber
da Satyavan ein besonders tugendhafter Mensch war und auf3erdem eine
besonders treue Frau besal3, erschien er personlich.



10. Die Kraft der Treue 363

aus dem Korper Satyavans, band sie mit seiner Schlinge und zog in
siidlicher Richtung davon. Uberwiltigt von Schmerz, folgte Savitri
ihm. Yama rief ihr zu: ,, Kehr um, o Savitri, und fiihre die Verbren-
nungsriten deines Herrn durch. Du bist frei von jeder Verpflichtung
deinem Herrn gegeniiber. Du bist mir so weit gefolgt wie moglich.“

Savitri erwiderte: ,,Ob mein Gemahl gebunden verschleppt wird,
oder ob er aus eigenem Willen geht, ich folge ihm. Das ist der ewige
Brauch. Durch die Kraft meiner Askese, meiner Achtung vor allen
mir iibergeordneten Personen, meiner Hingabe zu meinem Herrn,
meiner Geliibde und auch deiner Gunst, ist mein Gang unbehindert.
Die Weisen haben erklart, dass man Freundschaft mit jemandem
schliel3t, wenn man nur sieben Schritte mit ihm zusammen geht.
Aufgrund dieser Freundschaft mit dir, werde ich dir etwas sagen. Ho-
re mir bitte zu. Diejenigen, die nicht selbstbeherrscht sind, erlangen
keine religiosen Verdienste als brahmacaris, grhastas, vanaprasthas
oder sannyasins. Wahres Wissen ist die Essenz religioser Verdienste.
Die Weisen betrachten deshalb religiose Verdienste als das Beste al-
ler Dinge und nicht das Durchlaufen der vier Lebensstande. Durch
das Praktizieren nur eines der vier Lebensstdnde (asramas) haben
wir wahre Verdienste erlangt, und deshalb trachten wir nicht nach
einem Leben im dritten oder vierten Stand.“

Als Yamaraja diese Worte horte, sagte er: ,,Geh zuriick! Deine
verniinftigen Worte haben mich erfreut. Erbitte dir eine Segnung!
Auller dem Leben deines Gatten kann ich dir alles geben, was du
wiinschst.“

Savitri sagte: ,,Gib meinem blinden Schwiegervater, der, seines
Konigreichs beraubt, ein Leben der Askese im Wald fiihrt, sein Au-
genlicht zuriick und mach ihn stark wie Feuer oder wie die Sonne.“

Yama sagte: ,,0 schone Dame, ich gewahre dir diese Segnung. Wie
du es gesagt hast, so soll es sein. Aber kehre jetzt um. Du bist miide
und erschopft von der langen Reise.*

Savitri erwiderte: ,,Welche Erschopfung kann ich fiihlen in der



364 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Gegenwart meines Gemahls? Das Los meines Gemahls ist sicherlich
auch mein Los. Wo du meinen Gemahl hintragst, da gehe ich hin.
O Oberhaupt der Himmlischen, hore mich noch einmal an: Nur ein
Moment der Gemeinschaft mit den Frommen ist hochst wiinschens-
wert; Freundschaft mit ihnen ist es noch mehr. Und Umgang mit
den Tugendhaften kann niemals fruchtlos sein. Deshalb sollte man
in der Gemeinschaft von Rechtschaffenen leben.

Yamaraja sagte: ,Die Worte, die du gesprochen hast, enthalten
niitzliche Unterweisungen, erfreuen das Herz und vermehren selbst
die Weisheit eines Gelehrten. Erbitte dir deshalb, o edle Dame, eine
Segnung aulder dem Leben Satyavans.“

Savitri sagte: ,,Vor einiger Zeit verlor mein Schwiegervater sein
Konigreich. Moge dieser Monarch sein Reich zuriickbekommen. Und
moge dieser mir Ubergeordnete niemals seine Pflichten aufgeben.“

Dann sagte Yama: ,Der Konig wird bald sein Reich zuriickerlan-
gen. Er wird auch niemals von seinen Pflichten abweichen. So habe
ich, o Tochter eines Konigs, deinen Wunsch erfiillt. Kehr nun um.
Nimm keine weiteren Schwierigkeiten auf dich.“

Savitri sagte: ,,Du beschrankst alle Lebewesen durch deine Ver-
ordnungen, und durch deine Verordnungen fiihrst du sie hinweg,
nicht durch deinen eigenen Willen. Deshalb, o Goéttlicher, nennen
dich die Leute Yama.® Bitte vernimm die Worte, die ich dir sage:
Die ewige Pflicht aller Guten anderen Lebewesen gegeniiber ist, sie
niemals — weder in Gedanken noch in Worten oder Taten — zu ver-
letzen, sondern Mitleid mit ihnen zu haben. In dieser Welt besitzen
die Menschen keine Hingabe und kein Wissen in dieser Hinsicht. Die
Guten jedoch erweisen selbst ihren Feinden Barmherzigkeit, wenn
sie ihren Schutz suchen.

Yama sagte: ,,Deine Worte sind wie Wasser fiir eine durstige See-
le. Erbitte dir deshalb erneut eine Segnung aul3er dem Leben Satya-

5 yama bedeutet ,Beschrankung®, ,,Regulierung*



10. Die Kraft der Treue 365

vans.“

Auf diese Worte antwortete Savitri: ,Mein Vater hat keine Sohne.
Dass er einhundert Sohne zeugen moge, die sein Geschlecht fortfiih-
ren, ist die dritte Segnung, die ich erbitte.“

Yamaraja erwiderte: ,,O gesegnete Dame, dein Vater wird hundert
vortreffliche Sohne bekommen, die die Dynastie deines Vaters fort-
fiihren werden. Nun, da dein Wunsch erfiillt ist, kehre um. Du bist
weit genug gegangen.“

Savitri sagte: ,,An der Seite meines Gemahls bin ich mir nicht iiber
die Lange des Weges bewusst, den ich gegangen bin. Mein Geist
mochte sogar noch weiter gehen. Hore noch einmal meinen Worten
zu, wiahrend du voranschreitest. Du bist der méachtige Sohn Vivas-
vats,® deshalb nennen die Weisen dich Vaivasvata. Und weil du die
Lebewesen gerecht richtest, wirst du der Herr der Gerechtigkeit ge-
nannt. Noch nicht einmal in sein eigenes Selbst setzt man so viel Ver-
trauen wie in die Rechtschaffenen. Deshalb wiinscht sich jeder im
besonderen enge Gemeinschaft mit den Rechtschaffenen. Giite des
Herzens allein erweckt das Vertrauen aller Lebewesen. Und deshalb
setzen die Lebewesen ihr Vertrauen besonders in die Rechtschaffe-
nen.“

Diese Worte vernehmend antwortete Yamaraja: , Die Worte, die
du gesprochen hast, o schone Dame, habe ich niemals zuvor von
irgendjemand anderem gehort. Ich bin hocherfreut iiber deine Rede.
Nimm eine vierte Segnung an — auller dem Leben Satyavans — und
gehe dann nach Hause.“

Savitri sagte: ,,Aus Satyavans Lenden sollen mir hundert vortreff-
liche Sohne gezeugt werden. Dies ist mein vierter Wunsch.“

Yama erwiderte: ,,Du sollst, o edle Dame, hundert starke Sohne
bekommen, die dir grof3e Freude bereiten werden. Geh jetzt zurtick,
o Tochter eines Konigs. Du bist bereits zu weit gegangen.“

6 Vivasvat oder Vivasvan ist ein anderer Name Stryas, des Sonnengottes.



366 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Savitri sagte: ,,Die Rechtschaffenen iiben sich stets in Tugendhaf-
tigkeit. Und die Gemeinschaft der Frommen mit den Frommen ist
niemals fruchtlos. Auch erwartet den Frommen von den Frommen
keine Gefahr. Und wahrlich, es sind die Rechtschaffenen, die durch
ihre Wahrhaftigkeit dafiir sorgen, dass sich die Sonne am Himmel
bewegt. Die Rechtschaffenen erhalten die Erde durch ihre Entsagun-
gen. Von ihnen héangt die Vergangenheit und die Zukunft ab. Des-
halb sind die Rechtschaffenen niemals betriibt in der Gemeinschaft
der Rechtschaffenen. Die Rechtschaffenen fahren damit fort, allen
Lebewesen Gutes zu tun, ohne etwas dafiir zu erwarten, da sie wis-
sen, dass dies die ewige Tatigkeit der Rechtschaffenen ist. Ein gu-
ter Rat ist niemals verschwendet an die Guten und Tugendhaften.
Weder erleidet das eigene Interesse noch die Wiirde einen Schaden
durch das Annehmen solchen Rates. Oftmals werden die Rechtschaf-
fenen die Beschiitzer aller.“

Yama erwiderte: , JJe mehr du solche Worte sprichst, die bedeu-
tungsvoll, honigsii, moralisch und fiir den Geist angenehm sind,
desto mehr Achtung empfinde ich vor dir. O du, die du deinem
Herrn so hingegeben bist, bitte um eine unvergleichliche Segnung.“

Savitri sagte daraufhin: ,,0 Gewéahrer von Ehren, die Segnung, die
du mir bereits gewahrt hast, kann ohne die Vereinigung mit meinem
Gemabhl nicht offenkundig werden. Deshalb bitte ich dich um die
Segnung, Satyavan wieder zum Leben zu erwecken. Ohne meinen
Gemabhl bin ich wie tot. Ohne meinen Gemahl wiinsche ich mir keine
Freude. Ohne meinen Gemahl strebe ich noch nicht einmal nach
einem Leben auf den himmlischen Planeten. Ohne meinen Gemahl
wiinsche ich keinen Reichtum. Ohne meinen Gemahl mochte ich
nicht leben. Du selbst hast mir diese Segnung gewdahrt, einhundert
Sohne zu bekommen, und dennoch schleppst du meinen Gemahl
fort.“

,30 sei es“, sprach Vivasvatas Sohn Yama und versicherte ihr, dass
alle Segnungen in Erfiillung gehen wiirden. Dann begab er sich in



10. Die Kraft der Treue 367

sein Reich zuriick, und Savitri ging zu dem Platz, wo der aschgraue
Leichnam Satyavans lag. Sie setzte sich nieder und legte seinen Kopf
auf ihren Schof3. Satyavan kam wieder zu Bewusstsein und sie zu-
neigungsvoll betrachtend wie einer, der von einer Reise aus einem
fremden Land zuriickgekehrt ist, sagte er: ,Ich muss lange geschla-
fen haben. Warum hast du mich nicht geweckt? Und wo ist diese
dunkle Person, die mich wegschleppte?“

Savitri erwiderte: ,,O Bulle unter den Mannern, du hast lange ge-
schlafen auf meinem Schol3. Dieser Ziichtiger aller Lebewesen, der
verehrenswerte Yama, ist weggegangen. Nun bist du erfrischt, o ge-
segneter Sohn eines Konigs. Steh auf, wenn du fahig bist dazu. Siehe,
die Nacht ist tief.“

Satyavan erhob sich und sagte: ,,0 Madchen mit schlanker Taille,
ich kam hierher, um Holz zu machen und fiihlte plotzlich einen hefti-
gen Schmerz in meinem Kopf. Unféhig noch langer auf den Beinen
zu stehen, legte ich mich nieder mit dem Kopf auf deinem Schof3
und schlief ein. An all dies kann ich mich erinnern. Dann war es
dunkel um mich herum, und ich sah mitten in der Dunkelheit eine
leuchtende Person. Wenn du dariiber Bescheid wei3t, dann sag mir
bitte, ob das ein Traum oder Wirklichkeit war.*

Savitri antwortete: ,Die Sonne ist schon lange untergegangen,
und die Nacht ist dunkel. Ich werde dir morgen alles erzahlen. Lass
uns jetzt schnell nach Hause gehen. Hor nur das furchtbare Briil-
len der wilden Tiere, die durch den nédchtlichen Wald streifen. Das
schreckliche Heulen der Schakale lasst mein Herz in Furcht erzit-
tern.“

Satyavan sagte: ,,Aufgrund der Dunkelheit hat der Wald eine er-
schreckende Form angenommen, und du wirst nicht fahig sein, den
Weg zu finden.“

Savitri erwiderte: ,Wenn du zu schwach bist und nicht gehen
kannst, werde ich ein Feuer entziinden, und wir werden die Nacht
hier zusammen verbringen.*



368 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Satyavan begann zu klagen: ,,0 meine armen alten Eltern. Sicher
machen sie sich grof3e Sorgen um uns. Noch nie bin ich nach der
Dammerung nach Hause gekommen. Selbst wenn ich einmal etwas
langer wegblieb als gewohnlich, fragte mein Vater voller Sorge alle
Bewohner der Wald-Asramas, ob sie mich gesehen hétten. Ich bin
die Stiitze meines blinden Vaters und meiner alten Mutter. Sie kon-
nen ohne mich nicht leben. Vorgestern weinten sie die ganze Nacht
aus Sorge, mir konne etwas zustof3en. Ich hasse diesen Schlaf, durch
den ich meine arme Mutter und meinen alten Vater in solche Schwie-
rigkeiten gebracht habe. Ich will sofort zu ihnen. Ich kann ohne sie
nicht leben.

Savitri wischte die Tranen von Satyavans Augen und sagte: ,,Wenn
ich irgendwelche religiosen Verdienste erworben habe durch Bul3en,
Opfer und Spenden, dann moge diese Nacht meinem Schwiegervater
und meiner Schwiegermutter etwas Gutes bringen.“

Dann legte sie Satyavans linken Arm um ihre Schulter und ihren
rechten Arm um Satyavans Schulter, und sie gingen los. Pl6tzlich
ging der Mond iiber den Baumen auf und erhellte den Pfad, den
sie gekommen waren. Satyavan war begierig, schnell nach Hause
zu seinen Eltern zu kommen, und so stolperten sie im Mondschein
voran.

In der Zwischenzeit hatte der machtige Dyumatsena sein Augen-
licht wiederbekommen, und er suchte zusammen mit seiner Frau
Saibya iiberall im Wald, an Fliissen und Seen und bei den dsramas
der Brahmanas nach Satyavan und Savitri. Wann immer sie ein Ge-
rausch horten, blieben sie stehen in der Hoffnung, Satyavan kame
zuriick. Sie liefen umher wie Verriickte. Thre Fiile waren von Dor-
nen zerstochen und bluteten, und ihre Kleider waren zerrissen. Dann
versammelten sich alle Brahmanas,” um sie und trosteten sie und

7 Unter ihnen befandens ich auch Gautama, Bharadvaja, Daumya, Manda-
vya und viele andere gro3e Personlichkeiten, von denen wir im ersten Teil



10. Die Kraft der Treue 369

brachten sie nach Hause. Obwohl die Zweimalgeborenen ihnen vie-
le Geschichten aus vergangenen Zeiten erzahlten, fingen die beiden
nach einer Weile an zu klagen: ,,O weh, o Sohn, o Schwiegertochter,
wo seid ihr?*

Dann sprach ein wahrhaftiger Brahmana namens Suvarcas: ,,Wenn
man die Entsagungen, die Selbstbeherrschung und das Benehmen
seiner Frau Savitri in Betracht zieht, kann es keinen Zweifel geben,
dass Satyavan lebt.“

Gautama sagte: ,,Ich habe alle Vedas studiert und habe grof3e aske-
tische Verdienste erlangt. Ich habe brahmacarya praktiziert und Ag-
ni und alle meine Hohergestellten zufriedengestellt. Mit beherrsch-
tem Geist habe ich alle Geliibde eingehalten und manchmal sogar
nur von Luft gelebt. Durch die Kraft dieser Askese kann ich die Taten
anderer sehen. Seid deshalb versichert, Satyavan lebt.“

Dann meldete sich sein Schiiler zu Wort. Er sagte: ,,Worte aus dem
Munde meines Guru konnen niemals unwahr sein. — Satyavan lebt!“

Ein Rsi sagte: ,Die gliickverheifenden Merkmale an Savitris Kor-
per in Betracht ziehend, an denen man erkennen kann, dass sie kei-
ne Witwenschaft ertragen muss, kann es keinen Zweifel geben, dass
Satyavan lebt.“

Apastamba sagte: ,.Die Art der Stimmen der Vogel und Tiere, die
man in der Stille des Waldes aus allen Richtungen horen kann und
die Tatsache, dass der Konig sein Augenlicht wiedergewonnen hat,
deuten darauf hin, dass Satyavan lebt.“

Und Dhaumya sagte: ,,Da dein Sohn mit allen Tugenden geziert ist
und da er von allen geliebt wird und die Merkmale eines langlebigen
Menschen besitzt, gibt es keinen Zweifel, dass er lebt.“

Durch diese Worte der Weisen fiihlte sich das Konigspaar etwas
getrostet. Bald darauf erreichten Satyavan und Savitri gliicklich den
asrama. Alle waren hocherfreut, sie wiederzusehen, und Gautama

dieses Buches schon gehort haben



370 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

sagte zu Satyavan: ,Warum bist du so lang weggeblieben? Deine
alten Eltern und wir alle haben uns grof3e Sorgen um euch gemacht.
Erzahle, was sich zugetragen hat.“

Satyavan erzahlte, wie er plotzlich wahrend des Holzhackens Kopf-
schmerzen bekam und so miide wurde, dass er sich hinlegen musste.
Savitri berichtete dann — zum Erstaunen aller — die ganze Geschich-
te, die sich zugetragen hatte, mit Yamaraja und den fiinf Segnungen,
die er ihr gewahrt hatte.

Am nichsten Morgen versammelten sich die Brahmanas der Sied-
lung, nachdem sie ihre Morgenriten ausgefiihrt hatten, und priesen
vor Dyumatsena wieder und wieder das grof3e Gliick Savitris. Und es
begab sich, dass eine Menge Leute aus Salva bei ihnen eintrafen. Sie
erzahlten, dass Dyumatsenas Feind zusammen mit seinen Freunden
und Verbiindeten von seinem eigenen Minister getotet worden war,
und dass das Volk die Riickkehr des Konigs forderte. Sie baten den
Konig, zu seiner Hauptstadt zuriickzukehren und den Thron wieder
zu besteigen.

Dyumatsena verehrte die anwesenden Brahmanas und stieg dann
in die Kutsche, die sie mitgebracht hatten und fuhr mit Saibya und
Satyavan und Savitri nach Salva.

Savitri gebar einhundert Sohne, die den Ruhm des Geschlechts
der Salvas vergroerten und ebenso gab Malavi, ihre Mutter, hun-
dert méchtigen Sohnen Geburt. So errettete Savitri durch ihre unver-
gleichliche Treue, ihre Tugendhaftigkeit und ihre Entsagungen sich
selbst, ihren Vater, ihre Mutter, ihren Schwiegervater und Schwie-
germutter und ihren Gemahl aus einer bemitleidenswerten Lage und
wurde fiir alle die Ursache von grof3em Gliick.

— Vana-Parva, Kap. 291-297



22. Brahma lobpreist Sri Visnu

Wahrend der Schlacht von Kuruksetra, als GroBvater Bhisma noch der
General der Heere Duryodhanas war, warf der gottlose Konig seinem
HeerfUhrer mehrmals vor, er wirde nicht mit ganzer Kraft kampfen, weil
er den Pandavas wohlgesinnt sei. Bei einer solchen Gelegenheit erklarte
Bhisma dem verruchten Duryodhana, warum er die Schlacht nicht
gewinnen konne, was ihm zuvor auch schon viele Male von anderen
groBen Personlichkeiten gesagt worden war.

Bhisma sprach: ,Vor langer Zeit einmal besuchten die Halbgotter
zusammen mit den himmlischen Rsis den Grofdvater (Brahma) auf
den Bergen des Gandhamadana. Als der Herr der Geschopfe bequem
in ihrer Mitte sal3, sahen sie einen gleif3enden Wagen am Firmament
stehen. In dem Wagen sal® Visnu. Brahma und die Halbgotter und
Rsis erhoben sich und verneigten sich mit gefalteten Handen vor
dem Hochsten Herrn und Brahma richtete folgende Worte an Ihn,
den Brahmas Begleiter nicht richtig erkannten:

,O du, der du vollig selbstbeherrscht bist, du bist der hochste Meis-
ter des Universums. Du bist Vasudeva. Deshalb suche ich Zuflucht
bei dir, der du die Seele des yoga und das hochste Gottliche bist.
Alle Ehre sei dir, der du immer fiir das Wohl der Welt beschaftigt
bist. Alle Ehre sei dir, der du allméchtig bist. Alle Ehre sei dir, der
du grofde geschwungene Augen hast. O Herr der Vergangenheit, der
Gegenwart und der Zukunft, alle Ehre sei dir, der du die Verkorpe-
rung der Giite bist, der du die Sonne der Sonnen bist. O du Behaéltnis
zahlloser transzendentaler Eigenschaften, alle Ehre sei dir, der du
die Zuflucht aller Geschopfe bist.

Du bist Narayana, du kannst von niemandem vollig verstanden
werden. Alle Ehre sei dir, dem Triger des Sarnga-Bogens. Alle Ehre
sei dir, dessen dulSere Form das Universum ist. O Herr des Univer-
sums, o du Machtigarmiger, alle Ehre sei dir, der du stets bereit



22. Brahma lobpreist Sri Visnu 453

bist, die Welten zu segnen. O grof3e Schlange (Anantasesa), o riesi-
ger Eber (Sri Varaha), o urerste Ursache, alle Ehre sei dir, der du
allmachtig bist. O du, der du in gelbe Gewander gekleidet bist, o
Herr der zehn Himmelsrichtungen, o du Unendlicher, der du unver-
ganglich bist, der du das Manifestierte und das Unmanifestierte bist,
der du der unmessbare Raum bist, alle Ehre sei dir. O du Tiefgriin-
diger, o du Erfiiller aller Wiinsche, der du ohne Ende bist, der du
der Schopfer aller Lebewesen bist, alle Ehre sei dir. Alle Ehre sei dir,
der du immer erfolgreich bist, dessen Handlungen immer Weisheit
offenbaren, der du mit Moralitat vertraut bist, der du Sieg gewéhrst.
O du, dessen Wesen geheimnisvoll ist, der du die Seele allen yogas
bist, alle Ehre sei dir. O du, der du keinen anderen Ursprung hast als
dich selbst, o du Segenspender, o du Zerstorer aller Dinge, alle Ehre
sei dir. O du, der du all jenen lieb bist, die das brahman kennen, o du
Beherrscher aller Wiinsche, o Hochster Herr, o Alldurchdringender,
o Machtiger, der du die Elemente in ihrem Urzustand bist, alle Ehre
sei dir. O du, der du die Seele aller religiosen Riten der Vedas bist,
alle Ehre sei dir.

Die Erde reprasentiert deine beiden Fiil3e, die Himmelsrichtun-
gen deine Arme und der Himmel dein Haupt. Die Halbgotter bilden
deine Glieder, und Sonne und Mond sind deine beiden Augen. Aske-
tische Harten und Wahrhaftigkeit aus Moral und religiosen Ritualen
geboren, bilden deine Stérke. Feuer ist deine Energie, der Wind dein
Atem, und das Wasser ist dein Schweif3. Die Zwillings-AS$vinis bilden
deine beiden Ohren, und die Go6ttin Sarasvati ist deine Zunge. Die
Vedas sind dein Wissen, und auf dir ruht das Universum. O Herr des
yoga und der yogins, wir kennen dein Ausmal}, deine Grof3e, deine
Energie, deine Starke, deine Tapferkeit, deinen Ursprung nicht. O
Gott, o Visnu, mit Hingabe zu dir erfiillt und von dir abhéangig, ver-
ehren wir dich immer mit dem Befolgen von Geliibden und Regulie-
rungen als den Hochsten Herrn. Die Gandharvas, Rsis, Devas, Yaksas,
Raksasas, pannagas, Pisacas, Menschen, Vogel, Saugetiere und Rep-



454 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

tilien — sie alle wurden von mir durch deine Gnade geschaffen. O
du, aus dessen Nabel der Lotos spriefdt, o du Lotosadugiger, o Krsna,
o Zerstorer allen Leids, du bist die Zuflucht aller Lebewesen und du
bist ihr Fiihrer. Durch deine Barmherzigkeit, o Herr, sind die Halb-
gotter gliicklich; durch deine Barmherzigkeit ist die Erde immer frei
von Schreckensherrschaft gewesen. O Lotosdaugiger, bitte nimm Ge-
burt in der Dynastie Yadus, um die S6hne Ditis (Damonen) zu toten,
die Frommen zu beschiitzen und um Rechtschaffenheit wieder her-
zustellen. O Herr, bitte nimm, dich selbst erweiternd, Geburt unter
den Menschen, und tote die Asuras zum Wohl der ganzen Welt, und
fiihre die wahren Prinzipien der Religion wieder ein und gewinne
grofden Ruhm. Die Rsis auf der Erde und die Halbgotter, die dir er-
geben sind, besingen stiandig deine Herrlichkeit und wiederholen
unablassig deine vielen Namen. Die Zweimalgeborenen besingen
dich als die Briicke der Welt, die keinen Anfang, keine Mitte und
kein Ende hat, und als denjenigen, der unbegrenzte mystische Kraft
besitzt.*

Als Brahma den Herrn der Welten mit gebiihrenden Worten ver-
ehrt hatte, sprach Visnu in einer sanften tiefen Stimme die folgenden
Worte zu Brahma: ,Was du wiinschst, ist mir schon bekannt, und es
soll genau so geschehen.! Als die strahlende Gottheit dies gesagt
hatte, verschwand sie wieder.

Dann fragten die Rsis, Halbgotter und Gandharvas, erfiillt von gro-
Bem Staunen und grol3er Neugierde, den Grof3vater: ,Wer ist es, der
von dir mit solcher Demut und solch hohen Worten gepriesen wor-
den ist?

Brahma antwortete: ,Derjenige, den man mit tat anredet, der der
Hochste ist, der gegenwartig existiert und der immer sein wird, der
die Seele aller Lebewesen ist und der der grof3e Herr ist, mit dieser
immerwahrenden Personlichkeit sprach ich soeben, ihr Bullen un-

1 vgl. Bhagavad-gita 4.7



22. Brahma lobpreist Sri Visnu 455

ter den Devas. Ich bat den Herrn des Universums, fiir das Wohl des
Universums unter den Menschen in der Familie Vasudevas Geburt
zu nehmen. Jene starken, schrecklichen Daityas und Raksasas, die
in der Schlacht geschlagen wurden,? haben unter den Menschen Ge-
burt genommen. In der Tat wird der berithmte und machtige Herr,
begleitet von Nara, auf der Erde erscheinen. Diese uralten und bes-
ten der Rsis, Nara und Narayana,® sind unbesiegbar in der Schlacht
selbst wenn alle Himmlischen zusammen gegen sie kimpfen wiir-
den. Diese Rsis von unmessbarer Energie, werden, wenn sie in der
Welt der Menschen Geburt genommen haben, von torichten Men-
schen nicht (als Nara und Narayana) erkannt werden.

Derjenige, von dem ich, Brahma, der Herr des Universums, ent-
sprungen bin, dieser Vasudeva, dieser hochste Gott aller Welten, ist
eurer Anbetung wiirdig. Ausgestattet mit grof3er Energie, und Lo-
tos, Feuerrad, Keule und Muschelhorn tragend, sollte er niemals
fiir einen Menschen gehalten werden, ihr Besten der Devas. Er ist
das hochste Geheimnis, die hochste Zuflucht, das hochste brahman
und die hochste Herrlichkeit. Er ist die hochste Gliickseligkeit und
die hochste Wahrheit. Deshalb sollte Vasudeva von niemandem als
Mensch missachtet werden. Die Person mit torichtem Verstdndnis
wird ein Schurke genannt, die aus Missachtung Hrsikes$a fiir einen
Menschen halt. Jemand, der Vasudeva missachtet, ist beeinflusst
von der Erscheinungsweise der Unwissenheit. Jemand, der diese
gottliche Person, diese Seele der sich bewegenden und sich nicht
bewegenden Geschopfe, von dem der urerste Lotos spriel3t, nicht
kennt, befindet sich unter dem Einfluss der Erscheinungsweise der
Dunkelheit. Jemand, der diesen Trager des Kaustubha-Juwels, die-
sen Zerstreuer der Furcht Seiner Freunde, diesen Hochherzigen, miss-
achtet, versinkt in Dunkelheit. Jeder sollte — all diese Wahrheiten

2 In der letzten grof3en Schlacht zwischen Devas und Asuras

3 Nara und Narayana erschienen als Krsna und Arjuna



456 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

vollig verstehend — den Herrn der Welten, Vasudeva, verehren, o ihr
Besten der Devas.

Bhisma fuhr fort: ,Nachdem der beriihmte Grof3vater all diese
Worte zu den Halbgottern und Rsis gesprochen hatte, zog er sich in
sein eigenes Reich zuriick. Und die Devas, Gandharvas, Munis und
auch apsaras waren, nachdem sie seinen Worten gelauscht hatten,
mit Freude erfiillt und zogen sich zu ihren jeweiligen Planeten zu-
riick.* O du, der du die Vedas kennst, ich horte all dies von Parasura-
ma, dem Sohn Jamadagnis, von Markandeya und Vyasa und auch
von Narada. Warum sollte man — nachdem man all dies iiber den be-
rithmten Vasudeva, den Ewigen Herrn, den Vater des Universums,
gehort hat — diesen Vasudeva nicht anbeten und verehren? Es war
dir zuvor von groRen Weisen verboten worden, gegen die Panda-
vas, die von Vasudeva beschiitzt werden, in den Krieg zu ziehen. Aus
Torheit konntest du dies nicht verstehen. Ich betrachte dich deshalb
als einen verruchten Raksasa. Du bist auf3erdem von Dunkelheit um-
hiillt. Deshalb hasst du Govinda und Dhanafjaya (Arjuna), denn wer
sonst unter den Menschen wiirde die gottlichen Nara und Narayana
hassen?

Wabhrlich, dieser Eine durchdringt das ganze Universum, und er
ist ewig, unwandelbar, der Herrscher, Schopfer und Vernichter von
allem und das wahrhaft Existente. Er ist es, der die drei Welten er-
halt. Er ist der grolde Meister, er ist Krieger, er ist Sieg und er ist
Sieger. O Konig, er ist voller Giite und frei von allen Eigenschaften
der Dunkelheit und Leidenschaft. Wo Krsna ist, ist Rechtschaffen-
heit, und wo Rechtschaffenheit ist, da ist Sieg. Er versorgt die Soh-
ne Pandus durch seine mystische Kraft. Deshalb ist ihnen der Sieg
gewiss. Er ist es, der den Pandavas immer das richtige Verstand-
nis und Starke in der Schlacht gibt, und er ist es, der sie immer

4 Dies ist das Zeichen einer spirituell entwickelten Personlichkeit, dass sie
Freude empfindet, wenn sie von der Herrlichkeit des Hochsten Herrn hort.



22. Brahma lobpreist Sri Visnu 457

vor Gefahr beschiitzt. Er ist es, der alles durchdringt. Er ist es, dem
die Brahmanas, Ksatriyas, VaiSyas und Sidras demiitig dienen und
den sie von ganzem Herzen verehren, indem sie ihre vorgeschriebe-
nen Pflichten erfiillen. Er ist es, der mit Sankarsana (Balarama) am
Ende des dvapara-yuga erscheint und von Glaubigen mit Hingabe
besungen wird. Es ist dieser Vasudeva, der Zeitalter nach Zeitalter
die Welten der Halbgotter, alle Stadte und Meere und Regionen der
Menschen erschafft.“

— Bhisma-Parva, Kap. 65-66



23. Krsna segnet den Rsi Uttanka

Krsna sagte: ,Ich habe meinen Vater schon lange nicht mehr gese-
hen. Ich mochte ihn wiedersehen, mit deiner Erlaubnis, o Phalgu-
na.“ Dhanafjaya erwiderte: ,,Wir werden heute von dieser Stadt
(Indraprastha) nach Hastinapura aufbrechen. Dort will ich unseren
tugendhaften Konig (Yudhistira) iiber deine Absicht informieren.
Dann magst du dich zu deiner eigenen Stadt (Dvaraka) begeben.“

Nach diesen Worten befahl Krsna seinem Kutscher Daruka, die
Pferde vor seinen Wagen zu spannen. Nach kurzer Zeit teilte Daruka
seinem Meister mit: ,,Der Wagen steht bereit.“

Dann bestiegen Krsna und der Sohn Pandus den Wagen und die
Reise begann. Wahrend der Fahrt erfreuten die beiden Freunde sich
an angenehmen Gespriachen. Dhanafijaya richtete noch einmal die-
se Worte an Vasudeva: ,Der Konig (Yudhisthira) hat durch deine
Gnade gesiegt. Alle seine Feinde wurden getotet, und er hat sein Ko-
nigreich zuriickerobert. O Madhusiidana (,Toter des Damons Mad-
hu), in dir haben die Pandavas einen machtigen Beschiitzer. Mit dir
als unser Boot haben wir den Kuru-Ozean tiberquert. O du, dessen
spielerisches Kunstwerk das Universum ist, ich erweise dir meine
achtungsvollen Ehrerbietungen. O Seele des Universums, o Bestes
aller Lebewesen im Universum, ich kenne soviel von dir, wie du
mir erlaubst zu kennen. Die Seele einer jeden Kreatur ist ein winzi-
ges Teilchen von dir. Spielerisch erschaffst, erhaltst und vernichtest
du das Universum. Dieses ganze Universum mit seinen beweglichen
und unbeweglichen Lebewesen ruht auf dir. Du erschufst die Erde
und den Himmel. Das fleckenlose Mondlicht ist dein Lacheln. Die
Jahreszeiten sind deine Sinne. Der ruhelose Wind ist dein Atem,
und der ewig existierende Tod ist dein Zorn. Die Gliicksgottin ist
deine Gunst. Du bist die Zufriedenheit der Lebewesen. Du bist ih-
re Intelligenz, ihre Vergebung, ihre Neigungen, ihre Schonheit. Du



23. Krsna segnet den Rsi Uttarika 459

bist das Universum mit allen beweglichen und unbeweglichen Ob-
jekten. Wenn Brahmas Tag zuende ist, bist du es, was man Zersto-
rung nennt. Es ist mir nicht moglich, alle deine Eigenschaften auf-
zuzahlen, selbst wenn ich Jahre damit fortfahren wiirde. Du bist
die individuelle Seele und die Hochste Seele. Ich verneige mich vor
dir, o du, der du Augen wie Lotosbliitenblatter hast. Ich habe von
Narada und Devala und dem Inselgeborenen (Vyasadeva) und dem
Kuru-Altesten (Bhisma) gelernt, dass dieses Universum auf dir ruht.
Du bist der eine Herr aller Lebewesen.

O Siindloser, ich werde ausfiihren, was du mich in deiner Gna-
de gelehrt hast. Durch die Macht deiner Intelligenz zeigtest du uns
das Mittel, wie Duryodhana und Karna und der stindhafte Konig der
Sindhus in der Schlacht getotet werden konnten. O Janardana, ich
werde Yudhisthira drangen, dich zu entlassen. O Herr, deine Abrei-
se nach Dvaraka findet meine Zustimmung. Bald wirst du meinen
Onkel miitterlicherseits (Vasudeva) und den uniiberwindbaren Ba-
ladeva und andere Helden der Vrsni-Dynastie sehen.“

Als sie die Stadt der Elefanten erreicht hatten, betraten sie mit
frohlichen Herzen den Palast Dhrtarastras. Dort sahen sie Konig Dhr-
tarastra und Vidura und Konig Yudhisthira und Bhimasena und die
beiden Sohne Madris (Nakula und Sahadeva) und den unbesiegten
Satyaki. Vor Dhrtarastra und Gandhari sal3en Pritha (Kunti), Drau-
padi, Subhadra und die anderen Frauen der Bharatas. Dann traten
die beiden vor den blinden Konig Dhrtarastra, nannten ihre Namen
und beriihrten seine FiiRe. Sie beriihrten auch die Fiilse Gandharis
und Prithas und Bhimas. Nachdem sie ihrerseits von allen anderen
geehrt worden waren und sich nach dem Wohlergehen eines jeden
erkundigt hatten, und es Nacht geworden war, liel$ Dhrtarastra sie
sich in ihre Gemacher zuriickziehen.

Als die Nacht voriiber war, begaben sich die beiden Helden nach
dem Vollzug der Morgenriten zu Konig Yudhisthira, dem Gerechten.
Der machtige Yudhisthira sal in der Mitte seiner Minister. Sie setz-



460 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

ten sich nieder, nachdem sie vom Konig, der sehr erfreut war iiber
sie, die Erlaubnis erhalten hatten. Yudhisthira sagte zu ihnen: ,Ihr
Helden, ihr Besten der Yadu- und Kuru-Dynastie, mir scheint, dass
ihr beiden etwas auf dem Herzen habt. Sprecht es, ohne zu zogern,
aus. Ich werde es erfiillen.“

Phalguna antwortete demiitig: ,,Vasudeva, o Konig, ist lange von
zu Hause fort. Er wiinscht — mit deiner Erlaubnis — seinen Vater zu
sehen. Lass ihn bitte zur Stadt der Anarttas gehen. Es geziemt sich
fiir dich, ihm Erlaubnis zu gewahren.“

Yudhisthira sagte: ,,0 Lotosdugiger, gesegnet seist du. O Madhust-
dana, reise heute noch nach Dvaravati, um diesen Besten der Sura-
Dynastie zu sehen. Verehre meinen Onkel miitterlicherseits und auch
Baladeva in meinem Namen, wie sie es verdienen. Denke auch tag-
lich an mich und auch an Bhima und Phalguna und Nakula und
Sahadeva. Wenn du die Anarttas und deinen Vater und die Vrsnis
gesehen hast, dann komm bitte zu meinem asvamedha-yajnia. Brich
also auf und nimm mit, was immer du magst. Durch deine Gnade, o
Kesava, ist diese Erde unter unsere Herrschaft gekommen und alle
Feinde wurden getotet.“

Vasudeva erwiderte: ,,O0 Machtiger, alle Juwelen, aller Reichtum
und die ganze Erde gehoren dir allein. Was immer an Reichtum in
meinem Reich existiert — du bist der Besitzer davon.*

Dann bestieg Krsna zusammen mit seiner Schwester Subhadra
und Satyaki, diesem Helden aus Sinis Geschlecht, mit der Erlaub-
nis Yudhisthiras und Kuntis, seiner Tante miitterlicherseits, den Wa-
gen, und sie brachen auf nach Dvaraka, gefolgt von einem langen
Zug von Biirgern Hastinapuras. Arjuna und Bhima und die Zwillinge
und Vidura - alle folgten Madhava ein Stiick Weges, umarmten ihn
und kehrten zuriick zur Stadt. Dann fuhr der unbesiegbare Vernich-
ter feindlicher Massen mit grol3er Geschwindigkeit nach der Stadt
der Anarttas.

Phalguna folgte Krsna lange mit den Augen. Mit grol3er Miihe



23. Krsna segnet den Rsi Uttarika 461

wandte er seinen Blick von ihm ab und kehrte um. Der unbesiegbare
Krsna liel$ seinen Blick ebenfalls lange auf Arjuna ruhen. Wahrend
sie fuhren, blies der Wind mit grof3er Kraft vor ihnen und reinigte
die Strafe von Sandkornern, Staub und Dornen. Vasava (Indra) liel3
reine duftende Schauer vor dem Triger des Sarnga-Bogens nieder-
gehen und himmlische Blumen regnen.

Bald kam der méchtige Held in eine Steppe, in der es nur we-
nig Wasser gab. Dort sah er den besten aller Asketen, Uttanka, der
unmessbare Energie besald. Der lotosdugige Held verehrte diesen
Asketen und wurde dann von ihm verehrt. Vasudeva erkundigte
sich nach seinem Wohlergehen. Nachdem Uttanka Madhava mit hof-
lichen Worten geehrt hatte, sprach er: ,,O Saurin, hast du einen
dauerhaften Frieden zwischen den Kurus und den Pandavas her-
stellen konnen, die alle deine Verwandten sind, o Bester der Vrsni-
Dynastie? Werden alle Konige Gliick genief3en in ihren jeweiligen
Reichen aufgrund des Friedens, den du herbeigefiihrt hast? Hat das
Vertrauen, das ich immer in dich hatte, Friichte getragen beziiglich
der Kauravas?“

Krsna erwiderte: ,Ich versuchte mein Bestes, die Kauravas zur
Vernunft zu bringen. Als es mir durch kein Mittel gelang, eine fried-
volle Losung herbeizufiihren, geschah es, dass ihre Verwandten und
Familienangehorigen den Tod fanden. Wie du sicher weil3t, ist es
unmoglich, das zu andern, was durch die Vorsehung bestimmt wor-
den ist — weder durch Intelligenz noch durch Macht. Die Kauravas
schlugen den Rat Bhismas und Viduras in den Wind. In Kuruksetra
kampften sie einer gegen den anderen und wurden Géste in Yamas
Reich. Alle Sohne Dhrtarastras mit ihren Kindern, Freunden und
Verwandten wurden getotet. Nur die fiinf Pandavas blieben iibrig.“

Als Uttanka dies horte, wurde er zornig und sagte: ,,O Krsna, da
du - obwohl fahig dazu — diese Besten der Kuru-Rasse, die deine
Verwandten waren, nicht errettet hast, werde ich dich verfluchen.
Da du sie nicht mit Gewalt vom Kampf zuriickgehalten hast, o Toter



462 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Madhus, werde ich dich im Zorn verfluchen.“

Vasudeva erwiderte: ,,0 Nachkomme Bhrgus, hore, was ich dir
jetzt sage. Nimm meine Entschuldigung an. O Uttanka, du bist ein
Asket. Nachdem du meine Worte, die sich auf die Seele beziehen,
gehort hast, magst du mich verfluchen. Kein Mensch ist fahig, mir
zu schaden durch ein paar asketische Verdienste. O Bester aller As-
keten, ich mochte nicht, dass alle deine Bul$en zerstort werden. Du
besitzt ein grof3es Maf3 an Entsagung. Du hast deinen Guru und deine
Eltern zufriedengestellt. O Bester aller Zweimalgeborenen, ich weif3,
dass du die Regeln des brahmacarya seit deiner Kindheit befolgt hast.
Ich wiinsche deshalb nicht, den Verlust oder die Verminderung dei-
ner asketischen Verdienste herbeizufiihren, die du mit so viel Pein
erworben hast.“!

Vasudeva fuhr fort: ,Wisse, dass die drei Eigenschaften sattva, ra-
jas und tamas (Reinheit, Leidenschaft und Dunkelheit) von mir ab-
héangig existieren. Wisse auch, dass die Rudras und die Vasus aus
mir entsprungen sind. In mir sind alle Lebewesen, und ich existiere
in allen. Wisse auch, o Zweimalgeborener, dass alle Daityas, Yaksas,
Gandharvas, Raksasas, Nagas, Apsaras aus mir entstanden sind. Was
immer existent und nicht-existent, manifestiert oder unmanifestiert,
zerstorbar oder unzerstorbar genannt wird — von all dem bin ich die
Seele. Von allen in den Vedas fiir die vier varnas (Gesellschaftsklas-
sen) und die vier asramas (Lebensstande) vorgeschriebenen Pflich-
ten, bin ich die Seele. Es gibt nichts Hoheres als mich, der ich der
ewige Gott der Gotter bin. O Nachkomme Bhrgus, wisse, dass alle
Vedas — von (der Ursilbe, dem Urklang) om ausgehend — mit mir
identisch sind. Wisse, dass ich der Opferaltar bin; Ich bin der So-
masaft, der bei Opfern getrunken wird; Ich bin das caru, das den
Devas geopfert wird; Ich bin das Opfer; Ich bin die Opferhandlung;
Ich bin der Opfernde; und Ich bin havi oder die heilige Gabe, die im

1 Asketische Verdienste schwinden, wenn der Asket jemanden verflucht.



23. Krsna segnet den Rsi Uttarika 463

Feuer geopfert wird. Ich bin es, den der Utgari (Priester) in grof3en
Opfern mit seinen Hymnen preist. Ich bin es, der in allen Buf3riten
mit gliickverheil3enden mantras und friedenspendenden Segnungen
gepriesen wird. Ich bin der Erbauer des Universums. Wisse, dass
dharma - aus meinem Geist entsprungen — mein altester Sohn ist.
Das Wesen meines Geistes ist Erbarmen mit allen Lebewesen. Um
dharma zu beschiitzen mit der Hilfe rechtschaffener Manner, erschei-
ne ich in der Welt. Ich nehme die Form Visnus, Sivas und Brahmas
an. Ich bin der Ursprung und die Zerstorung aller Dinge. Ich bin
unwandelbar. Ich bin der Zerstorer aller siindhaften Lebewesen. In
jedem yuga erscheine ich in verschiedenen Formen, um Rechtschaf-
fenheit wieder herzustellen und meinen Lebewesen Gutes zu tun.
Wenn ich in meiner menschlichen Gestalt erscheine, handle ich wie
ein Mensch. Ich bat die Kauravas instandig, Frieden zu schliel3en.
Aber da sie ihres Verstandes beraubt waren, weigerten sie sich, mei-
ne Worte anzunehmen. Ich habe sie alle gewarnt vor den Folgen ih-
rer Sturheit. Sie wurden alle in gerechtem Kampf getotet und haben
die himmlischen Planeten erreicht. Dariiber besteht kein Zweifel.
Und die Pandavas haben auch gro3en Ruhm erlangt.“

Uttanka sagte: ,,Ich weil3, o Janardana, dass du der Schopfer des
Universums bist. Dieses Wissen, das ich besitze, ist das Ergebnis dei-
ner Gnade. O du, dessen Ruhm niemals vergeht, mein Herz ist von
Frieden und Freude erfiillt, weil es dir ergeben ist. Wisse, o Bestrafer
der Feinde, dass mein Herz nicht mehr ldnger geneigt ist, dich zu
verfluchen. Wenn ich, o Janardana, auch nur ein wenig deiner Gunst
wiirdig bin, dann zeige mir bitte deine universale Form.“

Zufrieden mit Uttanka zeigte der Herr ihm dieselbe Form, die
auch Arjuna auf dem Schlachtfeld gesehen hatte. Uttanka sah die
universale Form Vasudevas, die mit tausenden von Armen ausge-
stattet war. Der Glanz dieser Form glich dem von tausend Sonnen.
Sie fiillte alle Himmelsrichtungen. Sie hatte Gesichter iiberall. Uttan-
ka war von Erstaunen ergriffen und sagte dann: ,,0 du, dessen Werk



464 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

das Universum ist, ich verneige mich vor dir, o Seele des Univer-
sums, o Quelle aller Dinge. Mit deinen Fiil3en bedeckst du die ganze
Erde und mit deinem Kopf fiillst du das Firmament. Das, was zwi-
schen der Erde und dem Firmament liegt, wird von deinem Bauch
ausgefiillt. Deine Arme bedecken jeden Punkt im Umkreis. Bitte zie-
he diese hervorragende und unzerstorbare Form wieder zuriick. Ich
mochte dich in deiner urspriinglichen menschlichen Form sehen, die
auch ewig ist!“

Govinda sagte dann zu Uttanka: ,Erbitte dir eine Segnung.“ Doch
Uttanka wollte keine Segnung. Er sagte: ,,dass ich diese Form von dir
sehen durfte, ist eine ausreichende Segnung fiir mich, o Bestes aller
Wesen.“ Krsna jedoch sagte noch einmal zu ihm: ,,Zégere nicht in
dieser Angelegenheit. Dies muss getan werden. Ein Anblick meiner
universalen Form kann nicht fruchtlos sein.“

Uttanka sagte: ,,O Herr, ich muss deinem Willen gehorchen und
wiinsche mir deshalb, Wasser zu haben, wann immer mich danach
verlangt. Wasser ist knapp in dieser Einode.“

Der Hochste Herr zog seine universale Form wieder zuriick und
sagte zu Uttanka: ,,Wann immer du Wasser brauchst, denke an mich!*“
Nach diesen Worten zog er weiter Richtung Dvaraka.

Eines Tages, als der erhabene Uttanka sehr durstig war, dachte
er an Krsna, dessen Ruhm niemals vergeht. Der intelligente Rsi sah
dann in der Steppe einen nackten schmutzigen Jager der Candala-
Klasse von einer Meute Hunde umgeben. Er sah sehr grimmig aus
und trug ein Schwert und einen Bogen und Pfeile. Der Beste der
Zweimalgeborenen sah Strome von Wasser aus dem Penis des Jagers
herausfliel3en. Sobald Uttanka an Krsna gedacht hatte, sagte der Ja-
ger lachelnd: ,,O Uttanka, hier ist Wasser fiir dich. Ich sehe, dass du
durstig bist und fiihle grol3es Mitleid mit dir.“ Der Asket aber war
nicht geneigt, dieses Wasser anzunehmen. Er begann sogar Krsna zu
tadeln. Der Jager jedoch sagte mehrmals: , Trink!“ Uttanka lehnte
ab und wurde stattdessen sogar zornig. Missachtet von dem hoch-



23. Krsna segnet den Rsi Uttarika 465

herzigen Rsi verschwand der Jager mit seinen Hunden an Ort und
Stelle. Uttanka dachte, Krsna hatte ihn mit der Segnung getéduscht.

Bald darauf erschien Krsna vor dem Rsi. Uttanka sagte zu ihm: ,,0
bestes aller Lebewesen, es war nicht recht von dir, einem Brahmana
Wasser in der Form des Urins eines Jagers anzubieten.

Janardana beruhigte ihn mit sanften Worten. Er sagte: ,,Wasser
wurde dir in der richtigen Form angeboten. Aber du konntest es
nicht verstehen. Der Trager des Donnerkeils, Purandara (Indra), wur-
de von mir gebeten, zu deinem Nutzen titig zu sein. Ich sagte zu
ihm: ,Gib Uttanka Nektar in Form von Wasser.‘ Das Oberhaupt der
Himmlischen erwiderte: ,Es ist nicht recht, dass ein Sterblicher un-
sterblich werden soll.? Gewéhre Uttanka eine andere Segnung.‘ Ich
ersuchte ihn noch einmal, dir Nektar zu geben. Indra sagte dann
nachgebend: ,Wenn ich ihm Nektar geben soll, werde ich die Form
eines Jagers annehmen und dem Nachkommen Bhrgus den Nektar
in dieser Form geben. Wenn er den Nektar so nicht annimmt, wird
er ihn unter keinen Umstdnden von mir bekommen.

Nachdem Vasava diese Ubereinkunft mit mir getroffen hatte, er-
schien er vor dir verstellt, um dir Nektar zu geben. Du hast ihn
jedoch missachtet und fortgeschickt, weil du einen Candala in ihm
sahst. Du hast einen grof3en Fehler gemacht. Ich bin noch einmal be-
reit, fiir die Erfiillung deiner Wiinsche zu tun, was in meiner Macht
steht. In der Tat, dein Durst soll geloscht werden. An jenen Tagen,
o Zweimalgeborener, an denen du nach Wasser verlangst, werden
Wolken prall mit Wasser gefiillt iiber dieser Steppe erscheinen. Die-
se Wolken, o Nachkomme Bhrgus, werden dir kostliches Wasser
zum Trinken geben. Wahrlich, diese Wolken werden in der Welt

2 Durch das Trinken von amrta (Nektar) erlangt man ein sehr langes Leben.
Gemessen an menschlicher Lebensdauer scheinen die Devas unsterblich zu
sein. Sie bekamen den ,Nektar der Unsterblichkeit“ einst von Visnu nach
dem Quirlen des Milchozeans (siehe Srimad-Bhégavatam, 8. Canto)



466 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

als Uttanka-Wolken bekannt werden.*

Uttanka wurde von Freude erfiillt bei den Worten Krsnas, und
bis auf den heutigen Tag giel3en Uttanka-Wolken Regen auf diirre
Steppen.

— Asvamedha-Parva, Kap. 52-55



Anhang



Anleitung zur Aussprache des Sanskrit

Vokale

Die Vokale werden wie folgt aus-
gesprochen:

nicht-diphthongische Voka-
le

a — wie das a in hat

a — wie das a in haben
i — wie das i in ritten

i — wie das i in Bibel

u — wie das u in Butter
il — wie das u in Hut

r — wie das ri in rinnen

diphthongische Vokale

e — wie das e in Eva

ai — wie das ei in weise

o0 — wie das o in Ohr

au — wie das au in Bauch

m - am Wortende wie das m in
Lampe; im Wortinnern wird der
Anusvara m verschieden ausge-
sprochen:

— als franzosisch nasalierter Vo-
kal vor Halbvokalen (z.B. sam-
vat), Zischlauten (z.B. samsara)
und vor dem ,h“ (z. B. samhita =
,sanghita“)

— als Nasal, der zu dem folgenden

Verschluf8laut paf3t, z.B. guttu-
ral: samkhya wie ,sankhya“, pa-
latal: samjaya wie ,safijaya“, den-
tal: samdhi wie ,sandhi“, labial:
sampatti wie ,,sampatti®

Konsonanten

Die Konsonanten werden wie
folgt ausgesprochen:

Gutturale

k — wie im Deutschen
kh - wie in Ekhart

g — wie im Deutschen
gh — wie in wegholen
n — wie in singen

Palatale

¢ — wie das tsch in Tscheche

ch getrennt wie im eng.
staunch-heart

j — wie das dsch in Dschungel
jh — getrennt wie im engl. hedge-
hog

n — n vor ¢ (z.B. panica = ,,pant-
scha®)

Alveolare

t — wie in tonen
th — wie in Rathaus



Anleitung zur Aussprache des Sanskrit 473

d — wie in dann
dh - wie in Stidhang
n — wie in nehmen

Dentale

t — wie im Deutschen
th — wie in Rathaus
d — wie im Deutschen
dh - wie in Siidhang
n — wie in nehmen

Labiale

p — wie im Deutschen
ph — wie im engl. uphill
b — wie im Deutschen
bh - wie in Grobheit

m — wie in Lampe

Semivokale

y — wie j im Deutschen

r — wie in reden (,,gerolltes” r)
1 — wie in lieben

v — wie w im Deutschen

Sibilante

$§ — wie sch in schwarz
s — wie sch in schon
S — wie in fasten

Aspirate

h — wie in helfen

h - tonloses h (wenn h am Ende
eines Wortes steht, wird die vori-
ge Silbe schwach wiederholt)



Textvertonungen

1)  Werde wieder ein Hund
4)  Soma fiir die Zwillings-Asvinis

<) Krsna segnet den Rsi Uttanka

Durch Klicken auf das Lautsprechersymbol sollte die Vertonung
abgespielt werden, wenn ein Media-Player (z.B. VLC) auf deinem
Gerat installiert ist.

Durch Klicken auf einen Titel gelangt man zum entsprechenden
Kapitel im Buch.

(Die Audio-Dateien befinden sich im Ordner audio und konnen na-
tlirlich auch von dort abgespielt werden.)



Sanskritglossar: Eigennamen

Abhimanyu - Sohn von Arjuna und Subhadra, Krsnas Schwester.

Adityas - Zwoélf Halbgétter; Sohne von Aditi und Kasyapa (Varuna,
Vivasvan, Mitra, Indra u.a.)

Agastya — Ein himmlischer Rsi

Agni — Der Halbgott, der iiber das Feuer herrscht. Ein anderer Na-
me Agnis ist Hutasana. Die Gaben, die im Feuer geopfert wer-
den, werden von Agni an jene Halbgotter weitergeleitet, fiir
die das Opfer bestimmt ist. Das Opferfeuer wird auch als der
Mund Visnus bezeichnet, da Visnu der letztliche Geniel3er al-
ler Opfer ist und die Halbgotter wie Glieder seines Korpers
sind.

Amaravati - Residenzstadt des Himmelskonigs Indra

Ambha - wurde zusammen mit ihren beiden Schwestern Ambhali-
ka und Ambhika von Bhisma als Braut fiir Konig Vicitravirya
entfiihrt.

Ambhika - Gemahlin Konig Vicitraviryas und Mutter Dhrtarastras.
Ambhalika - Gemahlin Konig Vicitraviryas und Mutter Pandus.

Apsaras — Tanzerinnen und Gesellschaftsmddchen am Hofe Indras,
des Himmelskonigs, und in anderen himmlischen Regionen.

Arjuna - Der Drittélteste der fiinf Pandavas; wurde von Indra mit
Kunti gezeugt; der Trager des Gandiva-Bogens. Weitere Na-
men Arjunas sind: Vibhatsu, Dhanafnjaya, Savyasacin, Partha,
Vijaya, Phalguna, Jisnu, Kiritin, Svetavahana, Krsna



476 ANHANG

Asuras - Gottlose, athetische Menschen, die die Oberhoheit Visnus
nicht anerkennen oder Ihn verleugnen. Machtige Asura-Rassen
niederer Planeten fiihren manchmal Krieg gegen die Halbgot-
ter (Suras oder Devas), welche in himmlischen Regionen le-
bend das Universum in Ubereinstimmung mit dem Willen Vis-
nus verwalten.

Asvatthama — Machtiger Krieger; Sohn Dronacaryas und Krpis

ASvinis (Zwillings-) — Die beiden Arzte der Halbgotter und Him-
melsbewohner

Avatara - ,jemand, der herabgestiegen ist“, eine Inkarnation Got-
tes

Balarama - Krsnas alterer Bruder (bala = spirituelle Starke, rama
= Behaltnis spiritueller Freude)

Bali — Konig der Asuras, der einst die Halbgotter besiegte und das
ganze Universum unter seine Herrschaft brachte, dann aber
alles der Personlichkeit Gottes, Vamanadeva, iibergab und so
ein reiner Geweihter des Herrn wurde.!

Bharadvaja - Ein grof8er Rsi; Vater von Dronacarya

Bharata - Sohn von Duémanta und Sakuntala; Bharata war ein gro-
RBer Konig, nach welchem spater die Erde benannt wurde (Bha-
rata-var$a). In seiner Dynastie erschien Konig Kuru. Deshalb
werden die Kurus auch als Bharatas bezeichnet.

Bharata-varsa — Indien

1 Visnu war als ein Bruder Indras erschienen, um der Herrschaft der Da-
monen ein Ende zu bereiten. Vgl. Srimad-Bhagvatam 8. Canto, Kap. 15



Sanskritglossar: Eigennamen 477

Bhima - Der von Vayu, dem Windgott, gezeugte zweite Sohn Maha-
raja Pandus und Konigin Kuntis. Er besal3 die Kraft von zehn-
tausend Elefanten und war der starkste Keulenkdmpfer seiner
Zeit.

Bhisma - Der Sohn von Santanu und Ganga; auch ,,GroRRvater Bhis-
ma“ genannt, weil er zur Zeit der Pandavas das alteste le-
bende Mitglied der Kuru-Dynastie war; unterrichtete nach der
Schlacht auf seinem Bett aus Pfeilen Konig Yudhistira iiber
varnasrama-dharma; groer Geweihter des Herrn.

Bhrgu - Ein himmlischer Rsi; Sohn Brahmas und Vater Chyavana
Munis

Brahma - Das hochste Lebewesen im Universum; wird am Anfang
der Schopfung aus dem Lotos geboren, der aus dem Nabel
Visnus sprieldt. Brahma erschafft auf Anordnung Visnus die
Korper der Lebewesen, die Planeten usw. und wird deshalb
als Schopfer bezeichnet. Brahma erschafft, Visnu erhilt und
Siva zerstort das Universum. Weil Brahma das ilteste Lebe-
wesen im Universum ist, wird er manchmal als ,,GrofSvater*
bezeichnet.

Brhaspati — Der spirituelle Lehrer der Halbgotter
Candra - Halbgott des Mondes; auch Soma genannt
Caranas — Die Bewohner des Planeten Caranaloka
Cyavana - Ein himmlischer Rsi

Daityas — Eine Asura-Rasse; siehe: Asuras

Daksa — Auch Prajapati, der grol3e Erzeuger von Lebewesen, ge-
nannt; hatte 50 Tochter; Vater Ditis und Aditis und Vater Satis,
die Sri Siva zur Gemahlin bekam.



478 ANHANG

Danavas — Eine Asura-Rasse; siehe: Asuras

Devas — Machtige Lebewesen, die auf hoheren Planeten residieren
und verschiedene Aufgaben in der Verwaltung des Universums
erfiillen und deshalb als Halbgotter bezeichnet werden.

Dhanafijaya — siehe: Arjuna

Dharma - der Herr der Gerechtigkeit — Name Yama(raja)s

Dhrtarastra — Der blinde Konig der Kurus; Vater Duryodhanas; wur
de von Vyasadeva mit Konigin Ambhika gezeugt, um die Kuru-
Dynastie fortzufiihren, da Ambhikas Gemahl, Konig Vicitra-
virya schon in jungen Jahren starb. Dhrtarastra war ein Bruder
Maharaja Pandus und Viduras.

Draupadi - Die mit Dhrstadyumna aus dem Feuer geborene Toch-
ter Konig Drupadas; die gemeinsame Gemahlin der fiinf Sohne
Pandus. Weitere Namen sind Paficali und Krsna. Draupadi war
eine Erweiterung der Gliicksgottin, Laksmidevis.

Drona (Dronacarya) — Sohn des Weisen Bharadvaja; der Waffen-
lehrer der Pandavas und der Sohne Dhrtarastras

Drupada - Konig von Pafcala; Vater von Dhrstadyumna und Drau-
padi

Dhrstadyumna - Der zur Vernichtung Dronacaryas aus dem Feuer
geborene Sohn Konig Drupadas

Duryodhana - Der stets auf den Reichtum der Pandavas neidische
alteste Sohn des blinden Konigs Dhrtarastra; wurde zur Ur-
sache der Vernichtung der Kuru-Dynastie. Und am Ende der
Schlacht von Kuruksetra wurde er von Bhima in einem Keu-
lenzweikampf getotet.



Sanskritglossar: Eigennamen 479

Duhsasana — Der ilteste der hundert Briider Duryodhanas

Dvaitavana - Ein Waldgebiet zwischen den Fliissen Yamuna und
Ganga gelegen, in welchem die Pandavas einige Jahre ihrer
Verbannung verbrachten.

Dvaraka - Krsnas Stadt, in der der Hochste Herr mit 16.108 Koni-
ginnen in ebensovielen Paldsten lebte und seinen Vaikuntha-
Reichtum entfaltete. Dvaraka lag etwa 600 Kilometer nordlich
von Bombay am Golf von Katsch. Kurz nachdem Krsna diesen
Planeten verlassen hatte, versank durch den Willen des Hochs-
ten die Stadt im Meer.

Gandhamadana - Ein Gebirge nordostlich vom Himalaya und ost-
lich vom goldenen Berg Meru gelegen.? Yudhistira, seine Brii-
der und Draupadi erwarteten dort die Riickkehr Arjunas aus
Indras Reich.

Gandhari - Die Gemahlin des blinden Konigs Dhrtarastra; Tochter
des Konigs von Gandhara

Gandharvas - Die Bewohner des Planeten Gandharva; untergeord-
nete Halbgotter, die sehr geschickt sind in Musik und Tanz
und kriegerische Auseinandersetzungen lieben.

Gandiva - Der himmlische in den Farben des Regenbogens schim-
mernde Bogen Arjunas, den Arjuna von Varuna bekam, bevor
er Agni dabei half, den Kandava-Wald zu verbrennen.

Ganga - 1. der Fluss Ganges; 2. die Personifikation oder Gottheit
dieses Flusses.

Garuda - Der riesige adlerhafte Vogel, der Visnu als Reittier dient

2 Vgl. dazu die Beschreibung von Jambiidvipa im 5. Canto des Srimad-
Bhagavatam



480 ANHANG

Ghatotkaca — Der Sohn Bhimas und der Raksasi Hidimba

Govinda - , Der den Kiihen und den Sinnen Freude schenkt“ (go —
Kiihe, Sinne, Land; vinda - “einer, der Freude schenkt“); Name
der Hochsten Personlichkeit Gottes, Krsna

Hanuman - Der grote Geweihte der Inkarnation des Hochsten
Herrn, die als Sri Ramacandra bekannt ist; Sohn des Wind-
gottes.

Hari - ,Derjenige, der alles Ungliickbringende aus dem Herzen fort-
nimmt“; ein Name Krsnas

Hastinapura - ,,Stadt der Elefanten®; die Residenzstadt der Kuru-
Konige; Hauptstadt der zivilisierten Welt vor 5000 Jahren

Himavat — das Himalaya-Gebirge
Hrsikes$a — ,Der Herr der Sinne“; ein Name Krsnas

Indra - Der Konig der Devas, der Bewohner von svargaloka, der
himmlischen Planeten; weitere Namen Indras sind: Sakra, Pu-
randara.

Indraloka — Der Planet, auf welchem Indra residiert

Indraprastha — Die Stadt der Pandavas, die Vi§vakarma, der Archi-
tekt der Halbgoétter, in Kandavaprastha erbaute.

Janaka - Ein koniglicher Weiser; Herrscher von Mithila; Vater von
Sita, der ewigen Gefahrtin Sri Ramacandras

Janamejaya — Sohn Pariksits; vollzog das Schlangenopfer; horte
das Mahabharata von VaiSampayana

Janardana - ein Name Krsnas



Sanskritglossar: Eigennamen 481

Jarasandha — Wortl. ,,zusammengefiigt von der Hexe Jara“; moch-
tiger Konig von Maghada, der von Bhima getotet wurde, in-
dem er ihn in der Mitte auseinanderriss

Kaildsa — Das Reich Sivas; ein Berg, Ort im Himalaya.
Kali — Der Herr des Kali-Zeitalters (kali-yuga)
Kamadhenu - siehe: Surabhi

Kamyaka - Ein Waldgebiet nordlich von Hastinapura, in welchem
die Pandavas einige Jahre in Verbannung lebten.

Kandavaprastha — Der Landstrich, den die Pandavas von Dhrta-
rastra als ihr Konigreich bekamen

Karna - Konigin Kuntis erster Sohn, gezeugt vom Sonnengott Vi-
vasvan; wurde von Kunti als Sdugling in einem Korb auf dem
Ganges ausgesetzt und von Wagenlenker Adhiratha und seiner
Frau Radha gefunden und gro3gezogen; wurde ein Freund Du-
ryodhanas und ein erbitterter Gegner Arjunas.

Kasyapa - Ein himmlischer Rsi; Sohn Maricis, des Sohnes Brahmas;
heiratete 13 Tochter Daksas; Erzeuger der Adityas, Daityas,
Nagas und Rudras.

Kaumodaki - Krsnas Keule
Kesava - ein Name Krsnas

Krpa(acarya) — Sohn des Weisen Saradvat. Seine Schwester Krpi
war mit Dronacarya verheiratet. Krpacarya war ein machtiger
Krieger. Er war der Waffenlehrer der Kuru-Prinzen bevor Dro-
na kam. Er kdmpfte auf Seiten Duryodhanas in der Schlacht
von Kuruksetra und war einer der wenigen gro3en Krieger, die
die Schlacht iiberlebten.



482 ANHANG

Krsna - Die urspriingliche Hochste Personlichkeit Gottes, die Ursa-
che aller Ursachen; eine der Bedeutungen des Wortes , Krsna“
ist ,allanziehend®, weil die transzendentale Gestalt des Herrn
auf alle Lebewesen anziehend wirkt.

Kunti - Schwester von Krsnas Vater Vasudeva; Gemahlin Konig Pan-
dus; Mutter von Yudhistira, Bhima und Arjuna; auch als Prtha
bekannt

Kuruksetra — Wortl. ,das Feld (ksetra) Kurus“; der heilige Ort, an
dem einst Konig Kuru viele Opfer vollzog und an dem die gro-
Be achtzehn Tage dauernde Schlacht zwischen den Heeren der
Pandavas und der Kauravas stattfand

Kuru - Der Ahnherr der Kuru-Dynastie

Kusa-Gras - Ein heiliges Gras, aus dem die Brahmanas ihre Sitz-
matten herstellten und das sie auch noch fiir andere religiose
Zwecke benutzten

Kubera — Der Schatzmeister der Halbgotter; Herr der Yaksas; auch
als Vaisravana bekannt

Laksmi - die Gliicksgottin

Lokapalas — Die vier ,Hiiter der Welt“, die Halbgotter Indra, Vayu,
Varuna und Yama

Madhava - , der Gemahl der Gliicksgottin“; ein Name Krsnas
Mahadeva - Name Sivas
Mahesvara — Name Sivas

Manu - Vater der Menschheit; an einem Tag Brahmas (4,32 Mrd.
Jahre) erscheinen 14 Manus



Sanskritglossar: Eigennamen 483

Maya Danava — Der Architekt der Asuras, der nach der Verbren-
nung des Kandava-Waldes von Krsna und Agni verfolgt wurde
und bei Arjuna Zuflucht suchte und auf Krsnas Geheil die sab-
ha (Versammlungshalle) der Pandavas in Indraprastha baute.

Meru - Der goldene Berg im Zentrum des als Bhtimandala bekann-
ten Planetensystems, zu dem auch die Erde gehort.

Nagas — Nagas sind machtige schlangenartige Wesen, die in Gewas-
sern leben, iiber mystische Krafte verfiigen und z. B. verschie-
dene Formen annehmen konnen. Manche leben in Regionen
unterhalb der Erde in Nagaloka, Rasatala und Patala, wo die
Sonne nicht scheint. Einige von ihnen tragen Edelsteine auf
ihren Hauptern, mit denen sie diese Regionen erleuchten.

Nahusa - Vater des heiligen Konigs Yayati. Nahusa iibernahm einst
in Abwesenheit Indras den Posten des Himmelskonigs, wurde
aber aufgrund grof3er Vergehen von himmlischen Brahmanas
verflucht, als Python auf der Erde Geburt zu nehmen. Die Py-
thon hielt Bhima in ihren Windungen gefangen, bis Nahusa
durch Yudhistira von diesem Fluch befreit wurde.

Naimisaranya - Ein heiliger Ort, an welchem Suta Gosvami das
Mahabharata den Weisen angefiihrt von Saunaka Rsi vortrug.

Nakula - Der Zweitjiingste der Pandavas; einer der beiden S6hne
Madris, die von den Asvini-Kumaras gezeugt wurden

Narada - Himmlischer Rsi, der den Bhakti-Yoga-Pfad {iiberall im
Universum lehrt; Srila Vyasadevas Guru

Nara-Narayana - Eine Inkarnation des Herrn, die sich in Bhadarik-
asrama Entsagungen auferlegt, nur um den Menschen den Weg
der Selbstverwirklichung zu zeigen; wird von Narada Muni



484 ANHANG

verehrt; Arjuna und Krsna sind identisch mit Nara und Nara-
yana.

Narayana - Wortl. ,derjenige, dessen Ruhestidtte das Wasser ist“
(Maha-Visnu auf dem Karana-Ozean, dem Ozean der Ursachen
liegend); 2. vierarmige Erweiterung Krsnas, die auf den spi-
rituellen Vaikuntha-Planeten zusammen mit Laksmidevi resi-
diert und dort von unzihligen befreiten Seelen verehrt wird.
Narayana verkorpert Reichtum und Pracht.

Pandavas — Die Nachfolger Konig Pandus; die von vier Halbgot-
tern mit Kunti und Madri, den beiden Frauen Pandus, gezeugt
wurden. Pandu konnte wegen eines bestimmten Fluches selbst
keine Kinder zeugen.

Pandu - Sohn Ambhalikas von Vyasa gezeugt; wurde der Nachfol-
ger Vichitraviryas und der Herrscher iiber die Erde; Bruder
Viduras und Dhrtarastras.

Parasara — grof3er Weiser; der Vater Vyasadevas

Parasurama - Der Sohn des Weisen Jamadagni und seiner Frau
Renuka; die Krieger-Inkarnation des Herrn; vernichtete mehr-
mals die gesamte degenerierte Ksatriya-Rasse der Erde.

Pariksit — Sohn Abhimanyus und Uttaras; Thronfolger von Yudhisti-
ra Maharaja. Er wurde von $rngi verflucht, von der Schlange
Taksaka getotet zu werden; horte das Bhagavatam in der Ver-
sammlung der Weisen von Sukadeva Gosvami.

Partha - siehe: Arjuna
Phalguna - siehe: Arjuna

Pisacas - eine Klasse von Geistern; Gefolgschaft Sri Sivas



Sanskritglossar: Eigennamen 485

Pitrs — Ahnen; Vorviter

Pitrloka - Ein Planet unterhalb der Erde, auf den diejenigen gelan-
gen konnen, die die Pitrs verehren; der Planet Yamarajas, des
Herrn des Todes

Pramatthas — geisterhafte Gefolgschaft Sivas

Rahu - Ein dunkler Planet, der Sonnen- und Mondfinsternis verur-
sacht

Raksasas - Menschenartige Lebewesen, die sich gerne vom Fleisch
und Blut von Tieren, aber auch von Menschen ernidhren und
sehr grausam und ddmonisch sind. Sie leben hauptsachlich
auf dem Planeten Raksasaloka. Manche von ihnen konnen ver-
schiedene Formen annehmen, um ihre Opfer zu tduschen. (Sie-
he Kapitel ,Leben und Not der Pandavas®, Bhima totet den
Raksasa Hidimba.)

Ruru - ein Hirsch; eine Wildart

Sahadeva - Der Jiingste der Pandavas; wurde von einem der bei-
den Asvinis mit Madri, Pandus zweiter Frau, gezeugt.

Sakuni - Onkel Duryodhanas; Bruder von Dhrtarastras Gemahlin
Gandhari; einer der vier Hauptschurken (neben Duryodhana,
Karna und DuhS$asana), die die Pandavas beseitigen wollten.
Sakuni wiirfelte mit falschen Wiirfeln fiir Duryodhana gegen
Yudhistira.

Salya — Onkel der Pandavas. In der Schlacht von Kuruksetra war er
der Wagenlenker Karnas.

Samika - ein Brahmana; Vater Srngis

Safijaya — Geweihter Krsnas; Berater und Botschafter Dhrtarastras



486 ANHANG

Santanu — Ein heiliger Weltherrscher; Sohn Pratipas; zeugte Bhis-
ma mit Ganga und Citrangada und Vicitravirya mit Satyavati.

Sarasvati — 1. Ein heiliger Fluss in Indien; 2. die Gottin der Gelehr-
samkeit; die Gemahlin Brahmas.

Sarnga-Bogen - Visnus bzw. Krsnas Kampfbogen

Satyaki — Held der Vrsni-Dynastie, der mit den Pandavas als ein-
ziger grof3er Krieger auf der Seite der Pandavas die grol3e
Schlacht iiberlebte; auch als Yuyudhana bekannt.

Satyavati - Mutter Srila Vyasadevas, gezeugt mit Parasara Muni.
Wurde spiter Gemahlin des Weltherrschers Santanu und Mut-
ter von Citrangada und Vicitravirya.

Saunaka - Ein Rsi, der das Mahabharata in Naimisaranya von Siita
Gosvami horte; Sohn Romahars$anas, der von Sri Balarama mit
einem KuSagrashalm getotet wurde.

Siddhas — Mit mystischen Kraften ausgestattete hohere Lebewesen;
Bewohner Siddhalokas

Sikhandi — Ein Sohn Konig Drupadas; war in seinem letzten Leben
eine Frau (Ambha), die sich geschworen hatte, Bhisma zu to-
ten; wurde in der Schlacht die Ursache fiir Bhismas Fall

Siva - Der Halbgott, der die Erscheinungsweise der Unwissenheit
(tamo-guna) reprasentiert und beherrscht. In seiner Rudra-Er-
weiterung zerstort Siva am Ende von Brahmas Leben das gan-
ze Universum. Siva wird auch Mahes$vara und Mahadeva ge-
nannt.

Soma - 1. Die vorherrschende Gottheit des Mondes; der Mond; 2.
Ein berauschender, starkender Trank, gebaut aus einer Pflan-
ze, die im Himalaja wachst und nur von reinen Brahmanen



Sanskritglossar: Eigennamen 487

gefunden werden kann, bzw. gefunden werden konnte. Soma
wurde in vedischen Opfern den Devas im Feuer geopfert.

Srngi — Sohn des Asketen Samika. Als er noch ein Knabe war, ver-
fluchte er Maharaja Pariksit, innerhalb von sieben Tagen von
der Schlange Taksaka gebissen zu werden und so den Tod zu
finden.

Subhadra - Schwester Krsnas und Gemahlin Arjunas

Sudarsana-cakra — Das Feuerrad der Hochsten Personlichkeit Got-
tes; eine Waffe Visnus, die die Ddmonen totet

Sukadeva - Sohn Vyasadevas; einer der ganz groflen Weisen und
Gottgeweihten dieses Universums; sprach das Srimad-Bhagava-
tam zu Pariksit Maharaja

Surabhi - Wunscherfiillende Kuh der spirituellen Planeten; auch
auf himml. Planeten anzutreffen; ein anderer Name ist Kamad-
henu

Stirya — 1. der Sonnenplanet, 2. ein Name des Sonnengottes

Siita — Ein Rsi, der das Mahabharata in Naimisaranya zu den Wei-
sen unter dem Vorsitz von Saunaka Rsi sprach

Taksaka — Ein Naga-Konig; verursachte den Tod Maharaja Pariksits
Uma - Die Gemahlin Sivas; andere Namen sind: Parvati, Durga

Uttanka - Ein machtiger Asket, der Konig Janamejaya anspornte,
ein Schlangenopfer auszufiihren, um Taksaka zu toten. Der
Naga-Konig Taksaka hatte Uttanka einmal in arge Schwierig-
keiten gebracht.

Vaikuntha - Das spirituelle Konigreich Gottes



488 ANHANG

Vaisampayana — Schiiler Vyasadevas; sprach das Mahabharata zu
Konig Janamejaya nach dem Schlangenopfer

Vaisravana - siehe: Kubera

Vamanadeva — Die Brahmacari-Zwergen-Inkarnation Sri Visnus.
Vamanadeva — auch Upendra genannt — durchmald wahrend
eines asvamedha-yajfias Bali Maharajas das ganze Universum
mit nur drei Schritten. Diese Begebenheit wird auch im 8. Can-
to des Srimad-Bhagavatam ausfiihrlich erzihlt.

Varuna - Der Halbgott der Gewdasser
Vasistha — Ein himmlischer Rsi

Vasudeva - 1., der Sohn Vasudevas“ und 2. ,,der Allgegenwartige“;
ein Name Krsnas

Vasus — Acht Halbgotter, die einst von Vasistha verflucht wurden,
auf der Erde Geburt zu nehmen, weil sie seine Kamadhenu
(wunscherfiillende Kuh) gestohlen hatten

Vayu - Der Halbgott des Windes; auch als Pavana und Maruta be-
kannt

Vidura - Der intelligente Bruder Dhrtarastras und Pandus, der sei-
nem blinden Bruder bei der Geburt Duryodhanas riet, dieses
Kind im Wald auszusetzen, und ihm prophezeite, dass Duryo-
dhana andernfalls die Ursache der Zerstorung der gesamten
Kuru-Dynastie werden wiirde; wurde von Vyasadeva mit einer
Dienstmagd Konig Vicitraviryas gezeugt; ein Geweihter Krsnas

Visnu - ,der Alldurchdringende®; vierarmige Erweiterung Krsnas;
Erhalter und Seele des Universums

Visvamitra — Ein himmlischer Rsi, der vorher ein Konig war (der



Sanskritglossar: Eigennamen 489

Sohn Gadhis) und durch schwere Entsagungen den Brahmana-
Status erlangte

Vivasvan - Name des Sonnengottes

Vyasa — Sohn Parasara Munis und Satyavatis; ermachtigte Inkar-
nation des Hochsten Herrn; fasste das vedische Wissen in den
Schriften S'rimad-th'lgavatam, Mahabharata, Vedanta-siitra, Pu-
ranas und den vier Vedas zusammen

Yadus - Die Nachkommen Konig Yadus; Yadu-Dynastie, die Dynas-
tie, in welcher Krsna erschien; Yadu war einer der fiinf Sohne
des grof3en Herrschers Yayati

Yaksas — Eine Menschenrasse, die auf dem Yaksaloka genannten
Planet lebt

Yama(raja) — Herr des Todes, Herr der Gerechtigkeit; bestraft die
Siinder nach dem Tod; residiert auf dem als Pitrloka bekann-
ten Planeten; wird auch Dharma(raja) genannt

Yamadhutas - Die Helfer Yamas, die den Siinder nach dem Tod in
seinem feinstofflichen Korper zum Herrn des Todes bringen
und die Bestrafung ausfiihren

Yamuna - Heiliger Fluss in Bharata-varsa (Indien)
Yayati — Ein koniglicher Weiser; Sohn Nahus$as

Yudhistira — Der Alteste der Pandavas; wurde von Yamaraja mit
Kunti gezeugt; Herrscher der Welt nach der Schlacht von Kuru-
ksetra



Sanskritglossar: Begriffe

acarya — wortl. ,,jemand, der durch sein Beispiel lehrt“; spiritueller
Lehrer

agnihotra - ein Feueropfer der Brahmanas, in welchem Visnu in
Form des Feuers verehrt wird

aksauhini - eine militérische Division bestehend aus ca. 21.870
Streitwagen, ebensovielen Elefanten mit Reitern, 65.610 Pfer-
den und 109.350 Ful3soldaten.

amrta — Nektartrank der Halbgotter, der ihnen Starke und langes
Leben gewahrt

arghya - Willkommenstrunk, der aus einer Mischung von Joghurt,
Honig, Gewiirzen, Butterfett und Wasser besteht

artha - wortl. ,,Objekt, Ziel“. Dharma-artha-kama-moksa sind vier
Prinzipien im Varnasrama-System. Artha bedeutet das Streben
nach materiellem Gewinn und Verbesserung der Lebensum-
stande; Erweiterung von Besitz, Reichtum, Einfluss usw., wah-
rend der Mensch zur gleichen Zeit seine Pflichten im Varnasra-
ma-System erfiillt.

arya — noble Person; ehrwiirdige Person; zivilisierter Mensch; Be-
folger der Veden; Mitglied der Varnasrama-Gesellschaft. Men-
schen, die in vedischer Zeit in arya-varsa lebten, dem Land wo
das vedische Gesellschaftssystem (varnasrama) intakt war, und
sich in diesem System betatigten, wurden aryas genannt. Die-
ses Gebiet erstreckte sich noch am Ende des dvapara-yuga (vor
5000 Jahren) von Afghanistan iiber Indien bis Indonesien.



Sanskritglossar: Begriffe 491

asrama - 1. die vier Lebensstdande oder spirituellen Unterteilungen
der vedischen Gesellschaft: (1) brahmacarya — Schiilerstand,
(2) grhasta — Haushalterstand, (3) vanaprastha — entsagtes Le-
ben im Wald, (4) sannyasa — Lebensstand der Entsagung; volli-
ge Losgelostheit von jeglicher materiellen Anhaftung. 2. Wohn-
statte eines Gurus, Rsis oder Heiligen.

astanga-yoga — ,der achtgliedrige Yoga-Pfad“ bestehend aus yama,
niyama, asana, pranda-yama, pratyahara, dharana, dhyana, sa-
madhi

asvamedha-yajina — Pferdeopfer

bhakti-yoga — der Yoga-Vorgang, durch den man seine ewige Be-
ziehung zu Gott durch liebevollen Dienst zum Hochsten Herrn
wiedererweckt.

brahmacari - jemand, der im Lebensstand des brahmacarya steht

brahmacarya - sexuelle Enthaltsamkeit; Schiilerstand im Varnasra-
ma.

brahma-jyoti — Die unbegrenzte gleilende Ausstrahlung, der Glanz
des transzendentalen Korper Krsnas. Das brahmajyoti ist unbe-
grenzt iiberall verbreitet. Der spirituelle Himmel, indem die
Vaikuntha-Planeten schweben, ist erfiillt davon und die mate-
rielle Welt ist nur ein kleiner, zeitweilig von maya bedeckter

Teil des brahmajyoti, wie eine dunkle Wolke die Sonne ver-
deckt.

brahman - undifferenzierte spirituelle Natur; der unpersonliche As-
pekt der Absoluten Wahrheit; das brahma-jyoti; die spirituellen
Seelen. Die materielle Natur wird auch manchmal als brahman
bezeichnet, weil sie eine Umwandlung des brahman darstellt
(sarvam khalv idam brahma).



492 ANHANG

Brahmana - ,jemand, der brahman kennt“; die oberste der vier so-
zialen Klassen des vedischen Gesellschaftssystems; der ,,Kopf“
der Gesellschaft

brahmastra - eine Waffe, die durch einen bestimmten mantra ziel-
gerichtet eingesetzt und auch wieder zuriickgerufen werden
kann.

Candala - eine niedere Klasse von Menschen, die nicht den Prinzi-
pien der Varnasrama-Gesellschaft folgten. Die candalas lebten
meistens am Rande vedischer Stidte oder in Waldern, wo sie
sich hauptsichlich vom Fleisch kleinerer Tiere und von Hun-
den erndhrten, mit denen sie auf die Jagd gingen. Sie dienten
auch als Henker.

darsana — Audienz, Anblick, Sicht, von Angesicht zu Angesicht se-
hen

dharma - Pflichten im Varnasrama-Gesellschaftssystem; die Anord-
nungen der Hochsten Personlichkeit Gottes; Religion; religiose
Prinzipien.

dvapara(-yuga) — eines der vier Zeitalter; siehe: yuga

ekadasi — der elfte Tag jeweils nach Voll- und Neumond; an diesem
Tag enthielten sich die Menschen in der vedischen Gesellschaft
jeglicher Nahrung oder zumindest verzichteten sie auf Speisen
aus Getreide und Hiilsenfriichten. Bis auf den heutigen Tag
halten sich Vaisnavas und fromme Menschen in Indien strikt
an diese Regel.

grhasta — jemand, der den Lebensstand eines Haushélters angenom-
men hat; siehe: asrama

guna — wortl. ,Seil, Strick®; Eigenschaft. Die drei gunas sattva (Tu-



Sanskritglossar: Begriffe 493

gendhaftigkeit, Reinheit), rajas (Leidenschaft) und tamas (Dun-
kelheit; Unwissenheit) werden triguna genannt. Alles in dieser
Welt setzt sich aus diesen drei gunas zusammen und jedes Le-
bewesen unterliegt ihrem Einfluss.

guru — wortl. ,schwer, ernst, respektabel, bedeutend“; jemand, der
spirituelles Wissen besitzt und lehrt, wird Guru genannt

guru-daksina - freiwillige Gabe des Schiilers an seinen Guru fiir
seine Unterweisungen

homa - das heilige Opferfeuer, in welchem die grhastas und vana-
prasthas taglich morgens und abends Gaben darbrachten zur
Verehrung der Devas und Visnus.

japa - stidndiges (halblautes) Sprechen von mantras (z. B. mahaman-
tra oder gayatri-mantra)

jiva, jivatman - das Lebewesen; die spirituelle Seele

kali-yuga — das vierte der vier Zeitalter, Dauer: 4320000 Jahre, sie-
he: yuga

kalpa - 1. Zeitalter, 2. ein Tag im Leben Brahmas; 1000 Yuga-Zyk-
len. Ein maha-kalpa ist die gesamte Lebensspanne Brahmas,
die Existenzdauer des Universums.

kama - 1. Lust; materielle Wiinsche. 2. regulierte Sinnenbefriedi-
gung als Ergebnis von artha (wirtschaftliche Entwicklung von
Menschen) im Varnasrama-System (dharma-artha-kama-moksa).

karma - (1) Arbeit, Tat, Handlung, (2) fruchtbringende Aktivitaten,
(3) fromme Aktivitiaten, die zu materiellem Gewinn in dieser
Welt oder zum Aufstieg zu den himmlischen Planeten nach
dem Tod fithren. (4) Schicksal; frithere Handlungen, die zu
unvermeidlichen Ergebnissen fiihren.



494 ANHANG

ksatriya — wortl. ,jemand, der andere vor Schaden bewahrt oder
aus Not befreit“; Angehoriger der verwaltenden Klasse in der
vedischen Gesellschaftsordnung; ein Konig, Fiirst usw., dessen
Pflicht es ist, alle Biirger (auch Tiere) zu beschiitzen.

loka — Planet; Ort

maha-mantra - der grof3e mantra der Befreiung: Hare Krsna, Hare
Krsna, Krsna Krsna, Hare Hare | Hare Rama, Hare Rama, Rama
Rama, Hare Hare. Das gemeinsame Singen oder individuelle
Sprechen dieses mantras wird von Sri Caitanya, der Hochsten
Personlichkeit Gottes, als die beste Medizin zur Genesung von
der Krankheit des materiellen Daseins gepriesen.

Maharaja — wortl. ,,groRer Konig“ (maha — grof3; raja — Konig); An-
rede fiir einen grof3en Herrscher oder heiligen Konig

mahat-tattva — die unmanifestierte Gesamtsumme aller materiel-
len Elemente

mantra — vedische Klangschwingung. Es gibt fiir alle moglichen An-
gelegenheiten die entsprechenden mantras. Mantras wurden
z.B. bei Opfern rezitiert und in der Schlacht, um den Feind
mit einer bestimmten mantra gesteuerten Waffe zu iiberwalti-
gen.

maya - wortl. , Tauschung; Illusion; das, was nicht ist“, die illusio-
nierende Energie des Hochsten Herrn; die materielle Welt

mleccha — Mensch mit unreinen Gewohnheiten; folgt nicht dem
varnasrama-dharma

moksa — Befreiung aus dem Kreislauf der Geburten und Tode

Muni - gelehrter Brahmana; Weiser



Sanskritglossar: Begriffe 495

paramatma - wortl. ,,die Hochste Seele“; die Uberseele

prajapati — ,,Herr (und Schopfer) der Lebewesen®. Ein Beiname von
Brahma, Daksa und anderer grof3er Erzeuger von Lebewesen

Raja — Konig, Herrscher

Rajarsi — koniglicher Weiser; weiser Konig

rajas — Erscheinungsweise der Leidenschaft; siehe: guna
rsi — Weiser; gelehrter Brahmana

samadhi - der Bewusstseinszustand, in welchem der Geist vollig
fixiert ist auf die Personlichkeit Gottes

sankhya - philosophische Schule, die lehrt, wie man durch die Un-
terscheidung des Materiellen vom Spirituellen zu einem Ver-
stdndnis der Absoluten Wahrheit gelangt

sannyasa — der Lebensstand der Entsagung; siehe: asrama
sannyasin — Monch; im Lebensstand der Entsagung lebende Person

sankirtana-yajina — das Opfer des gemeinsamen Singens der Heili-
gen Namen Krsnas (mahamantra)

sattva — Erscheinungsweise der Tugend; siehe: guna
satya-yuga — das goldene Zeitalter; siehe: yuga

sabha — Versammlungshalle am Hofe eines Herrschers
sastra — offenbarte (vedische) Schrift

sraddha - ein Opferritus, bei dem den Pitrs und verstorbenen Fa-
milienmitgliedern Gaben geopfert werden



496 ANHANG

sruti — ,,das, was man durch Horen empfiangt®; die vier Vedas

siidra — Handwerker, Kiinstler, Arbeiter etc. im vedischen Gesell-
schaftssystem. Die ,,Beine der Gesellschaft®; siehe: varna

smrti — ,das, was man erinnert“. Erganzungschriften zu den vier
Vedas

tamas - Erscheinungsweise der Dunkelheit und Unwissenheit; sie-
he: guna

tapasya — Bulden; Entsagung; freiwilliges Aufsichnehmen von Hér-
ten und Schwierigkeiten, um des spirituellen Fortschritts wil-
len

tirtha - Pilgerort, meistens an den Ufern heiliger Fliisse gelegen
treta-yuga — das zweite von vier Zeitaltern. siehe: yuga
vaiSya — Bauern, Handler in der vedischen Gesellschaft; siehe: varna

vanaprastha — der Lebensstand der Zuriickgezogenheit im Wald;
siehe: asrama

varna - die vier sozialen Stinde der vedischen Gesellschaft: Brah-
mana — Priester und Gelehrte; Ksatriya — verwaltende Klasse;
Konige; Krieger etc.; Vai§ya — Bauern und Hindler; Siidra —
Arbeiter, Handwerker, Kiinstler etc.

Veda - wortl. ,Wissen“; bezieht sich auf die vier Vedas (Yajur-Veda,
Sama-Veda, Arthava-Veda, Rg-Veda) und im erweiterten Sinne
auf alle authorisierten Schriften, die das Wissen der Vedas be-
inhalten.

yajfia — vedischer Opferritus



Stichwortverzeichnis 497

yoga — bedeutet Verbindung, verbinden, Mittel, Methode, Vorgang,
Kombination, mystische Kraft, Anspannung — spiritueller Vor-
gang der Verbindung mit dem Hochsten. Es gibt verschiedene
Yoga-Systeme: bhakti-yoga, jiiana-yoga, karma-yoga, astariga-yo-
ga etc.

yojana — Liangenmal; 1 yojana = 12,8 km

yuga — Zeitalter; es gibt vier yugas, die sich zyklisch wiederholen:
satya-yuga, treta-yuga, dvapara-yuga und kali-yuga. Das satya-
yuga wahrt 1.728.000 Jahre, das treta-yuga 1.296.000 Jahre,
das dvapara-yuga 864.000 Jahre und das kali-yuga 432.000
Jahre. Wir befinden uns jetzt im kali-yuga, das vor etwa 5000
Jahren begann. Nach himmlischer Zeit, der Zeitrechnung der
Devas (Halbgotter) auf den hoheren Planeten betragt die Ge-
samtdauer 12000 Jahre: kali-yuga = 1200 Jahre, dvapara-yuga
= 2400 Jahre, treta-yuga = 3600 Jahre und satya-yuga =
4800 himmlische Jahre.



	Cover
	Titelseite
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	Die Geschichte der Pāṇḍavas
	Vorgeschichte
	Im Wald von Naimiṣāraṇya
	Das Schlangenopfer
	Die Geburt Satyavatīs
	Die Geburt Dvaipāyana Vyāsas
	Die Söhne Ditis und Aditis
	Devas und Asuras inkarnieren sich auf der Erde
	Die Dynastie der Kurus
	Śāntanu heiratet Gaṅgā und zeugt mit ihr acht Söhne
	Die Vasus stehlen Vasiṣṭhas Kāmadhenu-Kuh
	Devavratas Schwur
	Citrāṅgada und Vicitravīrya
	Bhīṣma raubt die Prinzessinen von Kośala
	Vyāsadeva zeugt Pāṇḍu, Dhṛtarāṣṭra und Vidura
	Yamarāja wird vom Ṛṣi Māṇḍavya verflucht
	Mahārāja Pāṇḍu wird vom Ṛṣi Kindama verflucht

	Leben und Not der Pāṇḍavas
	Die Geburt der Pāṇḍavas
	Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Brüder


	Zitate und Dialoge
	Alles ist in den Vedas
	Mit drei Stricken gebunden
	Der Kokon der Taten
	Die vier Zeitalter
	Wer ist glücklich in dieser Welt?
	Im Boot der Selbstbeherrschung
	Der Wert der Entsagung
	Du, o Kṛṣṇa, bist unsere Zuflucht
	Die Herrlichkeit des Mahābhārata

	Geschichten, die die Weisen erzählen
	Wundersame Begebenheit auf einem Kremationsfeld
	Die Kraft der Treue
	Brahmā lobpreist Śrī Viṣṇu
	Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka

	Anhang
	Anleitung zur Aussprache des Sanskrit
	Textvertonungen
	Sanskritglossar: Eigennamen
	Sanskritglossar: Begriffe
	Stichwortverzeichnis


