Mahabharata - Juwel der Focten

Srikanta Sena Atmarama Verlag




Mahabharata
Quwel der Poeten

Dreiteilige Zusammenfassung des weltgrof8ten Epos:

1. Kurze Nacherzahlung der Hauptgeschichte
2. Ethische Prinzipien und spirituelle Essenz in Zitaten

3. Fabeln und andere lehrreiche Geschichten

Srikanta Sena



Das gesamte Werk ist im Rahmen des Urheberrechtsgesetzes geschiitzt. Jegliche
vom Autor und Verleger nicht genehmigte Verwertung ist unzulassig.

© 2024 Atmarama Verlag,
Karl-Heinz Degenhardt
36179 Bebra, Haunestr. 4

web: arogyam.de, atmarama.de

ISBN: 9783982186832



Inhaltsverzeichnis

Einleitung

1

Die Geschichte der Pandavas

Vorgeschichte

Im Wald von Naimisaranya . ... ... .. ... ..o eue...

Das Schlangenopfer .
Die Geburt Satyavatis

Die Geburt Dvaipayana Vyasas . . . . . . . . . .« v v v v v v ...
Die Sohne Ditisund Aditis . . . . . . . . . . ¢ v v v v v e e e e .
Devas und Asuras inkarnieren sich auf der Erde . . . . . .. ... ..

Die Dynastie der Kurus

1

13
13
14
18
20
22
25
27



Inhaltsverzeichnis 5
Santanu heiratet Ganga und zeugt mit ihr acht Séhne . . ... ... 30
Die Vasus stehlen Vasisthas Kimadhenu-Kuh . .. ... ....... 31
Devavratas Schwur . . . . . . . . . ... .. e 33
Citrangada und Vicitravirya . . . . . . . . . . . . ..ot 34
Bhisma raubt die Prinzessinenvon Ko8ala . . . . ... ... ... .. 36
Vyasadeva zeugt Pandu, Dhrtarastra und Vidura . .. ... .. ... 38
Yamaraja wird vom Rsi Mandavya verflucht. . . . .. ... ... .. 39
Maharaja Pandu totet Kindama und wird von ihm verflucht . . . . . 41

2 Leben und Not der Pandavas 43
Die Geburtder Pandavas . . ... ... ... ............. 43
Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Briider . .. ... ... ... 46
Duryodhana versucht Bhima zu vergiften . . ... ... ....... 48
Drona wird Waffenlehrer der Kuru-Prinzen . .. ... ... ... .. 50
Ekalavias Guru-daksina . ... ... ... .. ... ... . ...... 52
YudhistirasDemut . . . . . .. .. .. ... 53
Der Wettkampf zwischen Arjunaund Karna . . . ... ........ 54
Dronacarya demiitigt Konig Drupada . . . . ... ... ........ 56



Inhaltsverzeichnis

Varanavata . . . . . . . . . i e e e e e e e e e e e e e e e e 58
Bhima totet den Raksasa Hidimba . . .. ... ... ... ...... 59
BhimatotetBaka . . . . ... ... ... ... ... ... .. ..., 62
Die Geburt Dhrstadyumnas und Draupadis . . . ... ... ... .. 63
Arjuna besiegt den Gandharva-Konig Angaraparna . . ... ... .. 66
Draupadis Svayamvara. . . . . . . . . . . ..ottt 68
Indraprastha . . . . . . . . .. . . . . .. . e 73
Arjunas Pilgerreise . . . . . . ... ... o o o e 77
Arjuna heiratet Subhadra . . . ... ... ... ... ... 0 .. 79
Arjuna erhilt den beriihmten Gandiva-Bogen . . . ... ... .... 80
Maya Danava baut ein Versammlungshaus fiir die Pandavas . . . . . 83
Bhima totet Jarasandha . . ... ... ... ... ... .. ... .. 86
Yudhistiras Rajastiya-Opfer und Sisupalas Befreiung . . . . ... .. 89
Duryodhanas Krdankung . . ... ... ................. 91
Yudhistira verwiirfelt sein Konigreich . . ... .. ... ....... 92
Die Pandavas gehen in die Verbannung . .. ............. 95
Krsna totet den Ddmon Salva . . . . . . . v v v it i 99

Arjuna erhilt von Siva die Pasupatta-Waffe . . .. .......... 102



Inhaltsverzeichnis 7
Arjunas Aufenthalt bei Indra in Amaravati. . . ... ......... 103
Markandeya Rsis Begegnung mitKrsna . ... ............ 104
Die Pandavas im Gandhamadana-Gebirge . . .. ... ... ... .. 106
Bhima sucht einen Lotos und begegnet Hanuman . . . . .. ... .. 107
Nahus$as Befreiung durch Yudhistira . ... ... ........... 109
Duryodhana wird von Gandharvas gefangengenommen . .. .. .. 110
Krsna sattigt Durvasa Muni und seine 60000 Schiiler . . . . ... .. 112
Jayadratha raubt Draupadi . ... ... .. ... ... ........ 114
Die StimmeamSee. . . . . . . . . ... ... 115
Im dreizehnten Jahr der Verbannung . . . . .. ... .. ....... 117
Die Kurus rauben die Kuhherden Viratas . . . . ... ... ...... 120
Yudhistira wird von Virataverletzt . . . . . ... ... ........ 125
Die Pandavas geben sich zuerkennen . .. ... .. ......... 126
Dhrtarastra lehnt die Forderungen der Pandavasab ... ... ... 127
Safijaya offenbart Dhrtarastra die wahre Natur Krsnas . . . ... .. 129
Krsnas letzter Versuch, die Kurus zur Vernunft zu bringen . . . . . . 133
Karnas Zeugungund Geburt . . . . . .. ... ... ... ....... 135



Inhaltsverzeichnis

3 Sieg und Heimkehr
Die grol3e Schlacht beginnt . . . ... .....
Ein wiirdiges Bett fiir einen Krieger. . . . . . .
Dronacarya wird von Dhrstadyumna getotet . .
Wie Karna von Para$urama verflucht wurde . .

oooooooooooo

Bhima erfiillt seinen Schwur und totet Duryodhana. . . . . ... ..

A$vatthama totet die SOhne Draupadis . . . . .
Gandhari verfluchtKrsna . .. ... ... ...
Yudhistiras Kummer und wie er getrostet wurde
Der sterbende Bhisma unterweist Yudhistira . .

-----------

Yudhistira vollfiihrt ein aSvamedha-yajna und regiert die Welt

Die Schlacht und das Ende der Yadavas . . . .
Krsna und Balarama kehren in ihr ewiges Reich
Die Pandavas geben Palast und Herrschaft auf

zurick . ... ...

137
137
142
145
147
149
150
153
155
157
160
161
166
171



Inhaltsverzeichnis 9
Il Zitate und Dialoge 174
1 Allesistin den Vedas 176
2 Varnasrama-dharma 181
2.1 Dievier varnas . . . . . v v v v e e e e e e e e e e e e e e e 185
2.2 DievVvier aSramas . . . . . v v e e e e e e e e e e e e e e e 212
2.3 Dharma (Religion / relig. Pflichten allgemein) . ... ... .. 217
2.4 Frauen und ihre Pflichten . .. ... .. ... ... ....... 221
3 Der spirituelle Lehrer 224
4 Die Mutter aller Lebewesen 227
5 Mit drei Stricken gebunden 232
6 Der Kokon der Taten 238
7 Fromme Handlungen und ihre Frichte 250
7.1 Opfer . . . .. e e e e e e e 255



10 Inhaltsverzeichnis

7.2 Spenden . . . .. ... e e e e e e e e e
7.3 TIirthas. . . . . . . i o e e e e e e e e e e e e e e e e e e
7.4 DasTordesHimmels . ... .. ... ..............

8 Nahrung
9 Wie ein Wolf, der ein Schaf gerissen hat
10 Mit Rechtschaffenheit gekront. . .

1 ...und mit Tugenden geschmuckt
11.1 Wahrhaftigkeit . . . . ... ... ... ... ... . ... ...,
11.2 Gewaltlosigkeit . . . . . ... ... ... .. . oo,
11.3 Freundschaft . ... .. ... ... ... .. ... ... .....

11.4 Vergebung . . . . . . . . @ i i i i it e e e e e
12 Gemeinschaft mit Siindern

13 In sieben schreckliche Hollen zu versinken

256
260
266

270

275

282

289
295
296
299
300

303

305



Inhaltsverzeichnis 11

14 Der Raksasa-Brauch 319
15 Im Zeitalter des Kali 325
16 Die wahren Feinde 332
16.1 Unwissenheit . . . . . . . . .. . .. ... 333
16.2 Verlangen . . . . . . . . . . . . e 335
16.3 Anhaftung . . . . . . . .. ... .. .. . e 339
16,4 Lustund Zorn . . . . . . . . ... e e e e e e e e e 340
17 Kummer und Sorgen 343
18 Wer wird gluicklich in dieser Welt? 346
19 Im Boot der Selbstbeherrschung 352
20 Der Wert der Entsagung 358

21 In groBer Gefahr 363



12 Inhaltsverzeichnis

22 Kein Auge gleicht dem Auge des Wissens 367
23 Was ist mein? 377
24 Suche dein Selbst 382
25 Der Yoga-Pfad 386
26 Brahman und Befreiung 391
27 Du, o Krsna, bist unsere Zuflucht 401
28 Die Herrlichkeit des Mahabharata 414
Il Geschichten, die die Weisen erzahlen 419
1 Die GroBe der Brahmanas 421

2 Nahusas Aufstieg und Fall 435



Inhaltsverzeichnis 13

3 Die Politik der Schwachen 462
4 Pujanis Misstrauen 483
5 Nala und Damayanti 497
6 Guru-daksina 544
7 Der rechte Preis fur einen Rsi 566
8 Vasisthapavaha 572
9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 577
10 Die Kraft der Treue 591
11 Der undankbare Gautama 616

12 Ehre dem Gast 633



14 Inhaltsverzeichnis

13 Werde wieder ein Hund! 645
14 Visvamitra und der Candala 650
15 Was ist groBer als Hoffnung? 666
16 Astavakras Test 673
17 Soma fur die Zwillings-Asvinis 687
18 Parasaras Raksasa-Opfer 695
19 Balis Gleichmut 707
20 Der stolze Dambhodbhava 717
21 Markandeya Rsi 723

22 Brahma lobpreist Sri Visnu 740



Inhaltsverzeichnis 15

23 Krsna segnet den Rsi Uttanka 748
Anhang 761
Epilog 762
Quellenverzeichnis 766
Anleitung zur Aussprache des Sanskrit 768
Textvertonungen 771
Sanskritglossar: Eigennamen 772
Sanskritglossar: Begriffe 795
Stichwortverzeichnis 806

Ahnentafel der Kuru-Dynastie 819



16 Inhaltsverzeichnis

Ahnentafel der Yadu-Dynastie 821



Einleitung

Vor etwas mehr als fiinftausend Jahren, am Ende des Dvapara-Zeitalters, ereig-
nete sich in Kuruksetra (Nordindien) eine grof3e Schlacht, bei der Millionen von
heldenhaften Kriegern, angefiihrt von den machtigsten Ksatriya-Konigen der Welt,
ihr Leben liel3en. Kurz bevor die Schlacht begann unterwies Krsna, der Hochste
Herr, der die Rolle des Wagenlenkers vom Bharata-Helden Arjuna angenommen
hatte, seinen Freund und Schiiler in der Wissenschaft der Selbst- und Gotteser-
kenntnis, die von grof3en Weisen in verschiedenen vedischen Schriften erklart
wird. Die Schlacht selbst, wie es dazu kam und was danach geschah, wird von
Dvaipayana Vyasa in seinem iiber einhunderttausend Doppelverse umfassenden
Werk Mahabharata wortgewaltig geschildert.

Das Mahabharata ist unterteilt in 18 Biicher oder Abschnitte — Adi-, Sabha-,
Aranyaka-, Virata-, Udyoga-, Bhisma-, Drona-, Karna-, S'alya-, Sauptika-, Stri-, Santi-,
Anusasana-, As$vamedhika-, Asramavasika-, Mausala-, Mahdprasthanika- und Svar-



2 Einleitung

garohana-parvan. In einem philosophisch-spirituellen Sinne ist es »tief wie der
Ozeang; allein die Bhagavad-Gita, die nur 700 Verse umfasst und aus den Kapi-
teln 25-42 des bhismaparva besteht, ist unauslotbar. Man kann sie immer wie-
der studieren und wird jedesmal neue Erkenntnisse erhalten. Die Weisheit des
Mahabharata lasst sich kaum vermitteln in ihrer ganzen Tiefe in der Form eines
Taschenbuchs oder Fernsehspiels oder Kinofilms jener Geschichte der fiinf Sohne
Konig Pandus, die allgemein als das Mahabharata bekannt ist.

Wir horen im Mahabharata von den groen Helden der Bharata-Dynastie, den
Pandavas, den fiinf Sohnen Konig Pandus. Der rechtschaffene und gerechte Yud-
histira, Pandus dltester Sohn, wurde sein Thronfolger und Herrscher iiber die Welt.
Aber er konnte nicht lange regieren, denn er wurde von seinen neidischen Vet-
tern, den Kauravas, angefiihrt von Duryodhana, dem éltesten Sohn Dhrtarastras,
durch List und Tiicke seiner Herrschaft beraubt und musste mit seinen Briidern
und ihrer gemeinsamen Gemahlin Draupadi dreizehn Jahre in der Verbannung le-
ben. Das Mahabharata erzahlt wie ihnen von den Sohnen ihres Onkels Dhrtarastra
und deren Verbiindeten, immer wieder Schwierigkeiten bereitet wurden; wie sie
fiir die gerechte Sache kiampften und mit Sri Krsnas Hilfe schlieRlich aller Feinde
ledig wurden und dann die Welt in vollkommener Weise regierten. Zu jener Zeit



Einleitung 3

war Hastinapura die Hauptstadt der zivilisierten Welt. Hastinapura (»die Stadt
der Elefanten«) lag ungefahr dort, wo heute Neu-Delhi liegt. Es gab damals zwar
viele Konigreiche, aber die Konige waren einem Herrscher, namlich Maharaja
Yudhistira, dem altesten Sohn Konig Pandus, tributpflichtig. Yudhistira war ein
Rajarsi, ein Heiliger in der Rolle eines Herrschers iiber die Erde.

Wir horen weiter von den Devas, den grolden Halbgottern, und anderen Lebe-
wesen auf anderen Planeten; von Yogis, die mit ihren mystischen Kriften ganze
Planeten erschaffen oder andere fiir Menschen unserer Zeit unglaubliche Dinge
tun konnten und von Asketen in den Wildern, die durch die Kraft ihrer Askese
fahig waren, jemanden zu verfluchen oder zu segnen. Im Mahabharata wird von
den heiligen Konigen der Vergangenheit erzihlt, von ihrer Tapferkeit und ihrem
Heldentum; von der Dynastie, in der Konig Pandu erschien; von Rsis (grof3e Wei-
sen); von Apsaras (himmlische Gesellschaftsmiddchen), die mit ihrer Schonheit,
Anmut, Gesang und Tanz jeden Mann betoren konnten; und von wunderschonen
Prinzessinen, um deren Gunst viele starke Konige warben und fiir die mancher
sein Leben lief3.

Im Mahabharata wird das Bild einer vergangenen Kultur gezeichnet, die ganz-
lich auf die ewigen Werte der Vedas ausgerichtet war. Und wir begegnen dem



4 Einleitung

unverganglichen Krsna, Herr der Welten und Ursprung und Ziel aller vedischen
Schriften. Er erschien aus seinem ewigen Reich auf der Erde, um sie von der Last
zahlloser machtiger, gottloser Konige zu befreien, die Rechtschaffenen zu beschiit-
zen und die Prinzipien der ewigen Religion (sandtana-dharma) wieder einzufiih-
ren. Nur wenigen groen Seelen war es durch ihre Reinheit vergonnt, durch den
Schleier seiner maya zu schauen und ihn als den groen Lenker hinter der Welt-
biihne und den verehrenswerten Herrn eines jeden Individuums zu erkennen.
Die Geschichte der Welt vom Anfang der Schopfung bis zur Vernichtung des
Universums ist im Mahabharata enthalten. Seit Ewigkeiten werden Universen im-
mer wieder erschaffen und vernichtet. Welchen Sinn hat dies alles? Was ist der
Plan dahinter? Die Vedas lehren uns, dass es nicht moglich ist, durch mentale
Spekulation die Geheimnisse des Lebens zu liiften, weil wir unvollkommen sind.
Wir haben unvollkommene Sinne, einen unvollkommenen Verstand; wir unterlie-
gen der Tauschung; wir begehen Fehler, und wir haben die Neigung zu betriigen.
Deshalb ist es notwendig, Wissen aus hoheren Quellen zu empfangen. Der mo-
derne Mensch, besonders die Gotter der sogenannten zivilisierten Welt, die Wis-
senschaftler, verlassen sich in der Wissensaneignung mit ihrem begrenzten Ver-
stand und ihrer begrenzten Sicht der Dinge nur auf ihre unvollkommenen Sinne



Einleitung 5

und auf ihre kiinstlichen Instrumente sinnlicher Wahrnehmung (wie Mikroskope,
Fernrohre etc.), die genauso unvollkommen sind.

Wissen, das keinen hoheren Zweck verfolgt als die Befriedigung der Sinne,
wird in den Vedas als Unwissenheit bezeichnet. Die vier Grundbediirfnisse der
Lebewesen (essen, schlafen, sich schiitzen, verteidigen und sich paaren), werden
in allen Lebensformen befriedigt. Die Vedas lehren uns, uns nicht mit der blo-
Ben Verfeinerung dieser vier Grundbediirfnisse zu verstricken, sondern das Beste
aus einem »schlechten Geschaft«, dem verkorperten Dasein, zu machen. Wenn
jemand einen grof3en Schatz besitzt und ihn einfach nur irgendwo in einer Truhe
auf dem Speicher stehen lasst, ohne jemals etwas damit anzufangen, wird er als
ein Geizhals bezeichnet. In dhnlicher Weise bezeichnen die Schriften einen Men-
schen als Geizhals, der nur fiir die Befriedigung seiner Sinne arbeitet, anstatt den
wertvollen Schatz der menschlichen Lebensform fiir spirituelle Entwicklung, fiir
Selbst- und Gotteserkenntnis zu nutzen.

Athato brahma-jijfiasa heif3t es im Vedanta-siitra — »nun, da du die menschliche
Lebensform erreicht hast, ist es an der Zeit, nach Erkenntnis der Absoluten Wahr-
heit zu streben«. Wie diese Erkenntnis erreicht werden kann, worin sie besteht
und was immer es sonst noch zu wissen gibt iiber diese Welt und ihre Gesetze,



6 Einleitung

ist in den Vedas enthalten. Das Mahabharata wird als der fiinfte Veda bezeichnet
und ist die am leichtesten verstindliche Schrift, die solches Wissen enthéilt. Des-
halb ist das Mahabharata besonders fiir die Menschen dieses Zeitalters gedacht,
die zwar im materiellen Wissen sehr fortgeschritten sind, spirituelles Wissen aber
nur schwer begreifen konnen. Und den weniger intelligenten Menschen, die sehr
angehaftet sind ans materielle Dasein, zeigt das Mahabharata viele Methoden,
wie man sich wirtschaftlich entwickeln kann, ohne dabei sich selbst und anderen
zu schaden und den Lebensraum zu zerstoren, wie man auf rechtschaffene Weise
seine materiellen Wiinsche erfiillen und wie man nach dem Tod sogar auf himmli-
sche Planeten, auf denen der Standard des Genusses grofder und die Lebensdauer
langer ist als auf der Erde, erhoben werden kann.

Srila Vyasadeva, der grote Schriftsteller aller Zeiten, dessen Intelligenz uner-
messlich ist und von dem es heif3t, dass er Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
kennt, verfasste das Vedanta-siitra, das Mahabharata und andere vedische Schrif-
ten und zuletzt das Srimad-Bhdagavatam in Sanskrit, um den Ruhm der Hochsten
Personlichkeit Gottes, Sri Krsna, und seiner reinen Geweihten zu verbreiten und
mit der letztlichen Absicht, die gefallenen Seelen, die in der materiellen Welt im
Kreislauf der Geburten immer wieder von einem Korper zum nachsten wandern



Einleitung 7

und endlos leiden, zu befreien und sie auf die Ebene reiner gliickseliger Existenz
jenseits der Dualitaten dieser Welt zu erheben.

Srila Vyasadeva verfasste das Mahabharata im Geist und lieR es vom Halbgott
Ganes$a niederschreiben. Er lehrte das Bharata seinem Schiiler VaiSampayana, der
es in einer einhunderttausend Verse umfassenden Form nach dem Schlangenopfer
Konig Janamejayas den versammelten Weisen, Brahmanas und Ksatriyas vortrug.
Narada Muni sprach das Mahabharata zu den Devas. Der Weise Devala trug es den
Pitrs (Vorviter der Menschheit) vor, und Sukadeva Gosvami brachte das Bharata
zu den Gandharvas, Yaksas und Raksasas. Die Pitrs, Devas, Gandharvas, Yaksas und
Raksasas leben auf anderen Planeten, in anderen Sphéiren. Von ihnen wird spiter
noch zu horen sein.

Ich mochte diese kurze Einfiihrung in die Geschichte und Thematik des Maha-
bharata mit ein paar Worten {iiber die Entstehung des vorliegenden Buches ab-
schlieRen. Beim Lesen von Srila Vyasadevas Mahabharata in der englischen Uber-
setzung von Mohan Ganguli, machte ich mir gelegentlich Notizen. Mit der Zeit
wurden die Notizen immer umfangreicher, und ich begann sie nach Themen zu
ordnen, um einen besseren Uberblick zu haben. Als ich das Werk zu Ende gelesen
hatte, entschloss ich mich auf das Drangen von Freunden hin, die Essenz des iiber



8 Einleitung

einhunderttausend Verse umfassenden altesten Epos der Welt in einem Buch zu
veroffentlichen. Das Mahabharata ist ein Schatzhaus gelebter Weisheit und ein
Juwel, das den Geist der Poeten schon immer befliigelt hat und seine essenzielle
Lehre und zeitlose Botschaft sollten niemandem vorenthalten werden. Getragen
von dieser Uberzeugung entstand zuerst Teil 2 des Buches »Mahabharata — Ju-
wel der Poeten«. Da ich dieses Werk des groRen Dvaipayana Vyasa nicht mit der
Absicht las, eine Studie dariiber zu verfassen, sind manche Themen vielleicht et-
was zu kurz gekommen. Um den Leser zu einem klareren Versténdnis der Zitate
zu verhelfen, sind den verschiedenen Themen kurze Einfiihrungen vorangestellt.
Einzelne Zitate sollten immer im Gesamtzusammenhang verstanden werden, um
die Dinge im rechten Licht zu sehen und nicht zu einem falschen Verstandnis zu
gelangen.

Das Mahabharata ist ein vielschichtiges literarisches Kunstwerk. Die spannen-
de historische Erzéhlung des Lebens der fiinf groen Bharata-Prinzen, der Panda-
vas, stellt seine oberste Ebene oder den Rahmen der zu vermittelnden Weisheit
dar. Die Geschichte der Pandavas wird im ersten Teil des vorliegenden Buches in
einer »Nul3schale« erzihlt.

Der dritte Teil besteht aus einer kleinen Auswahl von historischen und fabel-



Einleitung 9

haften Geschichten, die von verschiedenen grof3en Personlichkeiten zu verschie-
denen Gelegenheiten im Mahabharata erzahlt werden. Sie beinhalten philosophi-
sche Themen, moralische Fragen usw. und geben Richtlinien fiir rechtes Verhal-
ten und Beispiele fiir praktisch angewandte Weisheit. Sie wurden von den Rsis
(Weisen) erzahlt und von Vyasadeva aufgezeichnet, um den Horer bzw. Leser
bei der Bildung eines guten Charakters und bei der Reinigung seiner Existenz zu
unterstiitzen oder ihn iiberhaupt erst anzuregen. Sinn und Bedeutung mancher
Geschichten richtig zu begreifen, ist schwierig oder unmoglich, wenn man den
kulturellen und spirituellen Hintergrund nicht kennt. Deshalb ist es empfehlens-
wert, sich durch aufmerksames Lesen der Zitate und Dialoge des zweiten Teiles
ein Bild zu verschaffen von der vedischen Zivilisation, ihren Mal3staben und Zie-
len.



ALY TSR L 99 AUAH
AT HCEAT SUTHH ddT STIH 3aR-Ad

narayanam namaskrtya naram caiva narottamam
devim sarasvatim vyasam tato jayam udirayet

Alle Ehre sei Nara und Narayana! Alle Ehre sei Sarasvati,
der Gottin der Gelehrsamkeit und alle Ehre sei Vyasadeva,
dem Verfasser des Mahabharata!



Die Geschichte der Pandavas



Der erste Teil dieses Buches beinhaltet eine Zusammenfassung der Hauptgeschichte
des Mahabharata, die in der Schlacht von Kuru-ksetra gipfelt. Stta Gosvami erzahlt ei-
ner Gruppe von Weisen, die irgendwo im Wald von Naimisaranya ein langjahriges Opfer
ausfuhren, das Mahabharata. Er selbst horte das groBe Bharata von VaiSampayana, ei-
nem Schiler des erhabenen Dvaipayana Vyasa (dem Autor des Mahabharata), am Hofe
Konig Janamejayas, dem letzten groBen vedischen Herrscher der Kuru-Dynastie.

»Duryodhana ist ein grofser Baum iibler Leidenschaften. Karna ist sein Stamm,
Sakuni seine Aste, DuhsSasana seine Bliiten und Friichte und Dhrtardstra seine
Wurzel.

Yudhistira ist ein grofser Baum der Rechtschaffenheit. Arjuna ist sein Stamm,
Bhima seine Aste, die Séhne Madris seine Bliiten und Friichte, und Krsna und
Religion und alle Brahmanas sind seine Wurzel.«

— Adi-parvan, Kap. 1, Vers 65-66



1 Vorgeschichte

Im Wald von Naimisaranya

Stita Gosvami, der Sohn des Weisen RomaharsSana, war weithin beriihmt fiir sein
Wissen von den heiligen Geschichten der Welt, den Puranas. Einst wanderte er
zum heiligen Wald von Naimisaranya, wo der gelehrte Saunaka mit Hilfe von
machtigen selbstbeherrschten Weisen ein zwolfjahriges Opfer vollfiihrte. Stita na-
herte sich den Heiligen, die in der Opferarena sal3en, und mit geneigtem Kopf und
mit gefalteten Handen erkundigte er sich nach ihrem Wohl und dem Fortschritt
ihrer Entsagungen. Die Asketen des Waldes hief3en ihn in ihrer Mitte willkommen,
begierig die fesselnden Geschichten zu horen, die der Sohn Romaharsanas so gut
kannte und boten ihm einen erhohten Sitzplatz an. Als er Platz genommen hatte,
reichten sie ihm Friichte des Waldes und einen Becher frischen Wassers. Dann
sprach Saunaka Rsi: »O lotosdugiger Siita, diirfen wir erfahren, welche heiligen



14 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Orte in Bharatavarsa du mit deiner Gegenwart gesegnet und welche heiligen Per-
sonen du auf deiner Reise getroffen hast? Bitte unterrichte uns iiber alles, was dir
widerfahren ist.«

Das Schlangenopfer

Siita Gosvami erwiderte: »O ihr Rsis, kiirzlich vollfiihrte Konig Janamejaya, der
eine grof3e Seele unter den irdischen Herrschern und der wiirdigste Sohn Mahara-
ja Pariksits ist, ein grof3es Schlangenopfer mit der Absicht, alle Schlangen der
Welt im Feuer zu vernichten. Wahrend der Opferzeremonie erzihlte der grol3e
Muni VaiSampayana viele bedeutende Geschichten, die alle zusammen als das
Mahabharata bekannt sind, das er von seinem spirituellen Meister, dem erhabe-
nen Dvaipayana Vyasa, gehort hatte. Ich war einer der Zuhorer in der Versamm-
lung. Danach besuchte ich verschiedene tirthas und kam schlief3lich zu dem Land
Samantapancaka, wo viele befahigte Brahmanas leben. An diesem Ort fand vor
nicht allzu langer Zeit die groe Schlacht zwischen den Kurus und den Pandavas
und allen Konigen der Erde statt. Dann begab ich mich nach Naimisaranya, um
euch zu sehen, die ihr alle selbstverwirklichte Seelen seid.«



1. Vorgeschichte 15

Die Weisen waren sehr begierig von Siita Gosvami iiber das Schlangenopfer
und iiber das Mahabharata zu horen und so fragte Saunaka Rsi, der Sohn Roma-
har$anas, den weisen Siita: »Wie kam es zu diesem Schlangenopfer? Was war der
Anlass und mit welcher Absicht vollzog der Enkel Abhimanyus dieses Opfer?«

Siita Gosvami erzahlte, dass Konig Janamejaya vom Rsi Uttanka angeregt wor-
den war, ein Schlangenopfer zu vollziehen. Uttanka wollte Rache nehmen an ei-
ner Naga' namens Taksaka, weil er von Taksaka einmal in arge Schwierigkeiten
gebracht worden war. Doch dies ist eine lange Geschichte und wir wollen hier
nicht weiter darauf eingehen. So viel sei jedenfalls gesagt: Uttankas Rachegedan-
ken stellten eine Ursache dar fiir das Schlangenopfer. Eine andere Ursache war
Janamejayas Hass gegen Schlangen, der sich manifestierte, als er von Uttanka
erfuhr, wie sein Vater, Maharaja Pariksit, getotet worden war.

Pariksit war einst wahrend einer Jagd miide und durstig am asrama des Wei-
sen Samika vorbeigekommen. Der Weise saf3 in Meditation versunken vor seiner
Hiitte und riihrte sich nicht, um seinen koniglichen Gast gebiihrend zu empfan-

1 Nagas sind méachtige schlangenartige Lebenwesen, die iiber mystische Krifte verfiigen
und z.B. verschiedene Formen annehmen kénnen



16 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

gen oder ihm wenigstens etwas Wasser anzubieten, wie es in der vedischen Kultur
Sitte ist. Verdrgert iiber das Verhalten des Rsis, hangte der Konig ihm mit dem
Ende seines Bogens eine tote Schlange um den Hals und verlie3 den Ort.

Wenig spiter kam Srngi, der Sohn des Weisen, nach Hause und sah seinen Va-
ter mit der Schlange um den Hals auf seinem Hirschfell sitzen. Srngi war noch
ein Knabe, aber er besal$ schon mystische Krifte, die man durch Bufden und Ent-
sagungen erlangt. Dadurch war es ihm moglich zu erkennen, wer seinem Vater
diese Beleidigung zugefiigt hatte. Und weil er noch sehr unreif war, wurde er zor-
nig und verfluchte den Konig fiir diese Tat, innerhalb von sieben Tagen von dem
Schlangenkonig Taksaka gebissen zu werden.

Als Samika seine Meditation beendet hatte und erfuhr, was Srngi getan hat-
te, war er sehr betriibt iiber die fatale Handlungsweise seines Sohnes. Pariksit
war ein guter Konig, der die Welt im Einklang mit dharma, den gottlichen Geset-
zen, regierte, und einen solchen Herrscher wegen eines geringfiigigen Vergehens
mit dem Tod zu bestrafen, war ein unwiirdiger Akt fiir einen Brahmana. Des-
halb unterwies der Weise seinen Sohn iiber den wahren Reichtum der Brahmanas,
namlich Vergebung.

Eine weitere Ursache des Schlangenopfers war ein Fluch, den Kadru, die ur-



1. Vorgeschichte 17

spriingliche Mutter aller Schlangen, gegen ihre eigenen Kinder verhédngt hatte,
weil sie sich geweigert hatten, ihr bei einer betriigerischen Aktion behilflich zu
sein. Verbunden mit dieser Geschichte aus alter Zeit erzahlte VaiSampayana von
der Geburt und der Herrlichkeit des michtigen Garuda, des Konigs unter den Vo-
geln, der Sri Visnu als Reittier dient, und er erzihlte die Geschichte des Brahmana
Astika, der das Schlangenopfer beendete und so Taksaka und andere Schlangen
vor dem Feuertod rettete. Bei dem Schlangenopfer wurden alle Arten von Schlan-
gen — und zwar nicht nur von diesem Planeten — von erfahrenen Opferpriestern
durch mantras gezwungen, in ein gro3es Opferfeuer zu fallen und ihr Leben zu
lassen. Taksaka hatte allerdings Gliick. Als er schon iiber dem Feuer schwebte, er-
schien der Brahmana Astika auf der Szene und bat den Konig, ihm einen Wunsch
zu erfiillen. Janamejaya willigte ein, und Astika wiinschte sich, dass der Konig
das Schlangenopfer einstellen moge.

Saunaka Rsi, der beste unter den versammelten Weisen von Naimisaranya, bat
Siita Gosvami von dem Gesprach zwischen Konig Janamejaya und VaiSampayana
Muni zu erzdhlen. Siita Gosvami gab eine kurze Zusammenfassung vom Mahab-
harata, der Geschichte der Pandavas. Weil die Rsis sich nicht ganz zufriedenge-
stellt fiihlten sagte Saunaka: »O Siita, wir sind nicht zufrieden damit, das Bhdrata



18 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

in einer Nuf3schale zu horen. Bitte berichte ausfiihrlich iiber alles, was du gehort
hast. Bitte erzdhle diese heilige und siindenreinigende Geschichte ganz und im
Detail.«

Wir konnen das grol3e Werk Mahabharata leider auch nur in einer »Nul3schale«
prasentieren. Wir hoffen aber, dass der Leser dennoch reichen Gewinn aus dem
Studium dieser auf die Essenz gekiirzten Prasentation ziehen wird.

Die Geburt Satyavatis

Siita Gosvami erzdhlte dann als erstes — nicht zuletzt um dem Autor des Bharata
gebiihrenden Respekt zu erweisen — von der ungewohnlichen Geburt Satyavatis
und der ebenso ungewohnlichen Geburt ihres Sohnes Vyasa, den sie auf einer
Insel in der Yamuna gebar und der deshalb den Beinamen Dvaipayana (»Insel-
geboren«) erhielt.

An jenem Tag, als der fromme Konig Uparicara, ein Nachkomme in der Linie
Kurus, sich mit seiner jungen schonen Frau Girika vereinigen wollte, um einen
guten Sohn zu erhalten, erschienen seine Pitrs (Ahnen) vor ihm und baten ihn,
fiir sie eine Opferung durchzufithren, mit einem Tier, das er im Wald erlegen



1. Vorgeschichte 19

sollte. Der Konig dachte sich, »das kommt mir zwar sehr ungelegen, aber was
kann ich tun? Den Pitrs sollte man gehorchen«. Wahrend der Jagd dachte er nur
an Girika, und als er sich etwas miide geworden unter einen ASoka-Baum setzte,
waren seine sehnsiichtigen Gedanken an das schone Madchen so grof3, dass er
ungewollt Samen abgab. Er fing ihn auf einem Blatt des Baumes auf und iiberlegte,
wie dieser Samen zu Girika gelangen konnte, bevor er sein Werk fiir die Pitrs
ausgefiihrt haben wiirde. Dieser Same trug die Erbmasse einer grof3en Dynastie
hochqualifizierter Ksatriya-Konige und sollte in seiner guten Frau eine Frucht
hervorbringen. Auf dem Baum sal3 ein Falke, und da der Konig ein guter Falkner
war und auch die Sprache der Falken verstand, trug er ihm auf, diesen Samen zu
Girika zu bringen.

Auf dem Weg zur Konigin jedoch wurde der Vogel iiber der Yamuna von einem
anderen Falken angegriffen, der das, was Uparicaras Falke im Schnabel trug, fiir
eine Beute hielt. Sie kiampften in der Luft gegeneinander und dabei fiel der Same
in den Fluss. Ein Fisch al} ihn auf. Dieser Fisch war eine Apsara, die verflucht
worden war, als ein Fisch zu leben. Nach neun Monaten geschah es, dass sie ein
paar Fischern ins Netz ging, die ganz erstaunt waren, als sie das Tier aufschnitten
und aus dem Bauch zwei Kinder, ein Junge und ein Madchen, herauskamen. Sie



20 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

brachten die Kinder zu Konig Uparicara und der Konig behielt den Jungen und
gab das Madchen dem Konig der Fischer, weil von ihr ein starker Fischgeruch
ausging. Der Fischerkonig nannte das Kind Satyavati.

Die Geburt Dvaipayana Vyasas

Als Satyavati etwas herangewachsen war, iibernahm sie die Aufgabe, Personen in
einem Boot von einem Ufer der Yamuna zum anderen zu bringen. Eines Tages zog
der junge Rsi Parasara an der Yamuna entlang. Er war eine unter allen Heiligen
hochgeachtete Personlichkeit und ihm war aufgetragen worden, einen gottlichen
Sohn zu zeugen, der den einen Veda vierfach unterteilen wiirde, damit zukiinftige
Generationen menschlicher Rassen auf der Erde und auf anderen Planeten einen
leichteren Zugang zur spirituellen Wissenschaft haben wiirden, durch die man die
Bande materieller Natur transzendiert und Unsterblichkeit erlangen kann. Als er
das Madchen sah, wusste er, dass nur sie die geeignete Mutter fiir diesen Sohn
sein konnte. Er konnte auch sehen, wer ihre wirklichen Eltern waren. Parasara
bestieg Satyavatis Boot und wéahrend sie ruderte, offenbarte er ihr seine Mission
und bat sie darum, von ihm einen gottlichen Sohn zu empfangen.



1. Vorgeschichte 21

Satyavati erwiderte besorgt um ihre Ehre und in Furcht vom Rsi verflucht zu
werden, wenn sie seinem Willen nicht gehorchte: »O Ehrwiirdiger, ich bin eine
Jungfrau und stehe unter dem Schutz meines Vaters. Wie kann ich auf3erdem
deine Umarmungen annehmen, da jene Rsis, die dort am anderen Ufer des Flusses
stehen, uns sehen konnen?« Daraufhin schuf Parasara Muni durch seine mystische
Kraft einen dicken Nebel. Immer noch in Furcht vor den Konsequenzen einer
Vereinigung mit dem Muni, sagte Satyavati: »Was wird mein Vater sagen, und
wer wird mich dann noch zur Frau nehmen, wenn ich deinem Willen gehorche?«

Parasara antwortete: »Mach dir keine Sorgen, du wirst wieder eine Jungfrau
sein!l« Er gewdhrte ihr auch eine Segnung und Satyavati wiinschte sich, einen
wohlduftenden Korper zu besitzen. Dann liel$ er sie zu einer Insel in der Yamuna
rudern und zeugte mit ihr Vyasadeva. Vyasa wurde wie die Devas kurz nach der
Empfangnis geboren und wuchs in wenigen Augenblicken zu jugendlicher Grof3e
heran. Sogleich setzte er sein Herz an die Ausiibung von tapasya (Entsagung) und
verlield seine Mutter. Im Gehen erklarte er ihr, dass sie an ihn denken solle, wenn
sie seine Hilfe brauchte; er wiirde dann sofort zur Stelle sein. An einem heiligen
Ort im Himavat nahm er lange Zeit Harten und Entsagungen auf sich und stellte
die Vedas zusammen und als fiinften Veda das Mahabharata.



22 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Die Sohne Ditis und Aditis

Als nachstes berichtete Siita Gosvami, was er von der Geburt der grof3en Helden
im Mahabharata von VaiSampayana gehort hatte. Er erzéhlte von Parasurama, der
Kriegerinkarnation Visnus, und dann von der Zeit, als die Daityas von den Adityds
(Devas) von den himmlischen Planeten vertrieben worden waren und sich auf der
Erde inkarniert hatten.

Siita Gosvami erzihlte von den Sohnen des aus dem Nabel Visnus geborenen
vierkopfigen Brahma und wie das Universum mit Lebewesen gefiillt worden war.
Wenn nach einer Auflosung der materiellen Welten die Universen aufs neue durch
den Willen des Hochsten entstehen, geht der Hochste Herr in seiner Visnu-Form
in jedes Universum ein. Jedes Universum ist zur Halfte mit Wasser gefiillt und auf
diesem Ozean legt Visnu sich nieder. Dann lasst er aus seinem Nabel einen Lotos
sprieRen und aus der Bliite wird Brahma geboren, der dann, von Visnu erméchtigt,
die weitere Schopfung vornimmt, die Planeten erschafft usw. und das Universum
mit Lebewesen bevolkert. Sri Visnu offenbart Brahma das vedische Wissen im
Herzen und der Grof3vater des Universums unterrichtet dann seine Sohne darin,
die es wiederum an ihre Sohne und Schiiler weitergeben. Auf diese Weise werden



1. Vorgeschichte 23

die Vedas den Lebewesen schon vom Anfang der Schopfung zu ihrem Nutzen
mitgegeben.

Die Vedas sind eine Art gottliches Gesetzbuch, das die Richtlinien fiir zivili-
siertes menschliches Leben festsetzt und ihren Befolgern gliickliche Lebensum-
stinde garantiert. Letztlich zielen die Vedas aber darauf ab, den ewigen Lebewe-
sen Wissen zu geben, durch welches Unwissenheit zerstort wird und durch das
sie aus dem Kreislauf von Geburt und Tod befreit werden konnen. Aufgrund der
bezaubernden Kraft der materiellen Natur (mdaya) identifizieren sich die ewigen
Lebewesen mit ihren jeweiligen zeitweiligen Korpern. Sie vergessen ihre wahre
spirituelle Natur und versuchen stattdessen unter dem Zauberbanne mdayas die
Reichtiimer der Natur auszubeuten und die materielle Natur zu beherrschen. We-
gen dieser Neigung leiden die Lebewesen immer wieder die Qualen von Geburt,
Alter, Krankheit und Tod. Die Vedas sind ein Ausdruck der Barmherzigkeit des
Hochsten Herrn, weil durch ihre spirituellen Unterweisungen das Lebewesen von
diesem unnatiirlichen Zustand fortwdahrender Wiedergeburt befreit werden kann.

Diejenigen, die den Anweisungen der Vedas folgen und die Oberhoheit Visnus
anerkennen, werden als suras oder Devas, Halbgotter oder Gottgeweihte bezeich-
net, und diejenigen, die diese Weisungen missachten und nach ihren eigenen



24 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Launen handeln und sich ihre eigenen Gotter und Gesetze fabrizieren, werden
als Daityas oder Asuras oder Damonen bezeichnet. Ein Halbgott kann durchaus in
die Mentalitiat eines Damons verfallen, wahrend ein Damon durch Gemeinschaft
mit reinen Gottgeweihten ebenfalls ein Gottgeweihter werden kann.

Brahma erschuf die ersten Lebewesen aus seinem Geist. Einer seiner ersten
Sohne war Marici. Marici hatte einen Sohn namens KaSyapa. KaSyapa heiratete
Diti und Aditi. Aditi brachte zwolf Sohne zur Welt, die als Adityds bezeichnet
werden und zu denen auch Siirya, der Sonnengott und Indra, der Himmelskonig,
gehoren. Die Adityds und ihre Nachkommen sind Halbgétter, wihrend die Daityas,
die Sohne Ditis, und die Nachkommen der Daityas in der Regel atheistische Damo-
nen sind. Es gibt aber auch Ausnahmen. Die Ddmonen bevolkerten die unteren
Planetensysteme und die Halbgotter die hoheren Planeten. Manchmal ziehen die
Asuras gegen die Devas in den Krieg, und manchmal gelingt es ihnen dabei, das
himmlische Konigreich zu erobern und die Devas zu vertreiben. Den letzten Sieg
iiber die Halbgotter erlangten die Daityas unter der Fiihrung von Bali Maharaja.
Bali wurde aber seiner Herrschaft iiber die drei Welten (hohere, mittlere und un-
tere Planetensysteme) durch einen Trick Visnus (Sri Vamanadeva) beraubt, damit
Indra seinen Posten als Himmelskonig wieder einnehmen konnte.



2 Leben und Not der Pandavas

Die Geburt der Pandavas

Daraufhin nahm Pandu vanaprastha an und wanderte mit Kunti und Madri zum
Caitaratha, Kalakuta, Himavat und schlief8lich zum Gandhamadana, wo der tu-
gendhafte Pandu den dort lebenden Siddhas, Caranas und anderen himmlischen
Wesen und den Rsis bald sehr lieb wurde. Maharaja Pandu war jedoch unzufrie-
den, weil er sich um sein zukiinftiges Wohl sorgte. Er kam zu der Schlussfolgerung,
dass er ohne einen Sohn nach dem Tode keine gliicklichen Regionen erreichen
wiirde.

Durch sraddha (regelméaldige Opfergaben an die Ahnen) und andere fromme
Handlungen retten Sohne ihre Vater aus der Holle, die man Put nennt oder aus
anderen schlechten Bedingungen und ermoglichen ihnen einen Aufenthalt in ho-
heren Regionen. Das ist die Aussage der Schriften.



44 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Aulderdem fiihlte er sich verantwortlich fiir das Wohl der Menschheit und hielt
es fiir seine Pflicht, fiir einen wiirdigen Nachfolger zu sorgen, der die Prinzipien
des dharma in der menschlichen Gesellschaft aufrechterhalten wiirde. Aufgrund
dieser Uberlegungen dringte Pandu seine Gemahlin Kunti, einen gerechten tu-
gendhaften Sohn zu bekommen. — Und wer kdme dafiir als Vater mehr in Frage
als Yamaraja, der Herr der Gerechtigkeit, der gerechte Richter frommer und siind-
hafter Taten der Menschen selbst?

Prtha bekam einmal, als sie noch im Palast ihres Vaters lebte, als Segnung fiir
ihre Dienste von Durvasa Muni einen mantra, mit dem sie jeden Halbgott rufen
konnte, um von ihm ein Kind zu bekommen. Durvasa kannte die Zukunft Pandus,
und deshalb gab er Kunti diese Segnung.

Aus der Verbindung Kuntis mit dem Herrn des Todes ging Maharaja Yudhisti-
ra hervor. Als er das Licht der Welt erblickte, sagte eine Stimme am Himmel:
»Dieses Kind wird der beste aller tugendhaften Ménner sein. Er wird ein in al-
len drei Welten beriihmter Konig werden!« Pandu bat Kunti noch dreimal, Sohne
von den Halbgottern zu bekommen. Sie empfing Bhima durch Vayu, den Gott des
Windes und Arjuna durch Indra, den Konig der Himmelsbewohner. Der vierten
Bitte ihres Gatten kam sie aber nicht nach, sondern lehrte Madri den mantra, da-



2. Leben und Not der Pandavas 45

mit auch sie Kinder habe. Madri rief die Zwillings-Asvinis, die beiden Arzte der
Halbgotter, deren Schonheit und Gelehrsamkeit im ganzen Universum bekannt
waren, und empfing Nakula und Sahadeva durch sie. Die fiinf hochqualifizierten
Sohne Pandus wurden von den im Wald lebenden Weisen unterrichtet und zu
zukiinftigen Fiihrern herangezogen.

Eines Tages im Friihling geschah durch die Macht der Vorsehung das Unver-
meidliche: Pandu spazierte mit seiner Frau Madri allein im Wald. Angeregt durch
die bezaubernde Atmosphére jenes Friihlingstages umarmte er von Lust iiberwal-
tigt seine schone Frau. Alle Versuche Madris, ihren Gemahl zur Vernunft zu brin-
gen und ihn von einer Handlung abzuhalten, die ihm den Tod kosten wiirde,
schlugen fehl — Pandu nahm Madri gewaltsam und starb, wahrend er sich mit ihr
vereinigte. Madri bat Kunti, ihrem Gemahl folgen zu diirfen und Kunti sollte sich
um die Kinder kiimmern. So warf sie sich auf den brennenden Scheiterhaufen
Pandus und folgte ihm treu in die nachste Welt.



46 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Briuder

Nach den Bestattungsriten brachten einige im Wald lebende Rsis Kunti und ihre
fiinf SOhne nach Hastinapiira zum Kuru-Palast und iibergaben die Kinder der Ob-
hut ihres Onkels Dhrtarastra und Bhismas. Bevor die Pandavas (die fiinf Sohne
Pandus) zur Welt kamen, hatte Gandhari, die Gemahlin Dhrtarastras, von Vyasa-
deva die Segnung bekommen, einhundert Sohne zu gebaren. Nach zweijahriger
Schwangerschaft schlug sie sich — als sie von Yudhistiras Geburt horte — verar-
gert dariiber, dass ihre Schwangerschaft noch immer nicht beendete war, auf
den Bauch und brachte einen Fleischball hervor. Als sie ihn wegwerfen wollte,
erschien der weise Vyasa vor ihr. Gandhari beklagte sich bei ihm, dass er ihr ein-
hundert Sohne versprochen hétte und sie stattdessen nach zweijahriger Schwan-
gerschaft nur diesen Fleischball hervorgebracht habe.

Vyasadeva sagte: »Meine Worte konnen niemals unwahr sein, noch nicht ein-
mal, wenn sie im Scherz gesprochen wurden.« Dann besprengte er den Ball mit
Wasser, und der Klumpen zerteilte sich in einhundert daumengrof3e Stiicke. Vya-
sadeva gab die Anweisung, jedes Teil in einen Behalter mit Butterfett zu tun und
sie sorgsam aufzubewahren. Gandhari war zwar gliicklich einhundert S6hne zu



2. Leben und Not der Pandavas 47

haben, dachte sich aber, dass eine Tochter ihr Muttergliick noch vergrof3ern wiir-
de. Als Vyasa die Behalter nachgezahlt hatte, stellte er fest, dass es einhunderteins
Behalter waren. Und da er die Gedanken seiner Schwiegertochter kannte, versi-
cherte er ihr, dass sie nun auch eine Tochter haben wiirde. Das Madchen - sie
gaben ihr den Namen Duhs$ala — wurde spater mit Jayadratha, dem Konig der
Sindhus, vermahlt.

Zwei Jahre spiter — am selben Tag als Bhisma geboren wurde — hatte sich auf
mystische Weise aus einem der Fleischteile Duryodhana entwickelt. Bei seiner
»Geburt« wieherte er wie ein Esel, und alle Esel in der Umgebung antworteten
ihm. Dieses und noch einige andere schlechte Omen wie Sandstiirme und Son-
nenfinsternis deuteten an, dass hier die Ursache fiir zukiinftiges Unheil des Ku-
ruhauses Geburt genommen hatte. Vidura riet seinem Bruder Dhrtarastra, diesen
Sohn sofort im Wald auszusetzen. Dhrtarastra aber horte nicht auf ihn. Als alle
hundert Sohne und die Tochter geboren waren, zeugte der blinde Konig mit einer
Dienstmagd noch einen Sohn, den sie Yuyutsu nannten.



48 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Duryodhana versucht Bhima zu vergiften

Die Pandavas und die Sohne Dhrtarastras wuchsen heran. Bhima, der Sohn des
Windgottes, war Duryodhana und dessen Briidern in Starke, Schnelligkeit, Tapfer-
keit und vielen anderen Dingen iiberlegen, und Duryodhana wurde mit der Zeit
immer neidischer auf Bhima und dessen Briider. Eines Tages spielten die Kinder
an einem schonen Ort am Ufer des Ganges. Sie vergniigten sich im Wasser und
fiitterten sich anschlief3end gegenseitig. Bei dieser Gelegenheit gab Duryodhana
dem arglosen Bhima vergiftetes Essen. Bhima wurde bewusstlos, und Duryodha-
na fesselte ihn und warf ihn in den Ganges, ohne dass die anderen es bemerkten.
Wahrend Bhima sank, wurde er von Nagas gebissen. Thr Gift neutralisierte das
Gift, das Duryodhana ihm ins Essen getan hatte. Die Nagas brachten Bhima zu ih-
rem Konig Vasuki. Einer der Nagas, Aryaka mit Namen, erkannte in Bhima einen
Verwandten. Aryaka war der Grof3vater Kuntibhojas, des Vaters Konigin Kuntis.
Hocherfreut einen Urenkel zu sehen, gab er Bhima einen Nektartrank, durch den
der zweite Sohn Pandus die Starke von zehntausend Elefanten erlangte. Dann
wurde er von den Nagas zuriickgebracht zum Ufer der Ganga.

In der Zwischenzeit machten sich Kunti und Bhimas Briider grof3e Sorgen um



2. Leben und Not der Pandavas 49

ihn, und, da sie nun Duryodhanas Absichten kannten, beschlossen sie, in Zukunft
sehr vorsichtig zu sein. Von Yudhistira heilt es, er ware so rein und unschuldig
gewesen, dass er sich nicht vorstellen konnte, dass irgendjemand einem anderen
etwas Boses antun kann. Er hielt jeden fiir so ehrenhaft wie sich selbst.

Einige Zeit spater versuchte Duryodhana erneut, Bhima durch vergiftete Nah-
rung zu toten. Yuyutsu, der durch die Dienstmagd empfangene Sohn Dhrtarastras,
informierte Bhima dariiber. Aber Bhima af3 die vergiftete Speise einfach sorglos
auf und verdaute sie vollig.

Krpa wurde der erste Waffenlehrer der Kuru-Prinzen. Er war der Sohn Sarad-
vats, der mit Pfeilen in den Hinden geboren worden war. Saradvat nahm schon
frith Entsagungen auf sich, und erlangte alle himmlischen Waffen, wie die brah-
macaris durch Entsagungen von ihren Gurus das Wissen der Vedas erhalten. Indra,
der Himmelskonig, wurde sehr besorgt, als er Saradvats Askese sah und schick-
te Janapadi, eine schone Apsara (himmlisches Gesellschaftsmddchen), um ihn zu
Fall zu bringen. Bei ihrem Anblick fielen Saradvat Pfeil und Bogen aus den Han-
den. Er fliichtete und verlor Samen. Der Same fiel auf Heidekraut und da der
Samen eines Rsis niemals verlorengeht, wurden daraus zwei Kinder geboren, ein
Junge und ein Midchen. Ein Soldat Maharaja Santanus fand die Kinder und brach-



50 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

te sie dem Ko6nig. Santanu nannte sie Krpa (»Barmherzigkeit«) und Kripi, weil er
sie aus Barmherzigkeit aufzog. Spater erschien Saradvat am Konigshof und lehrte
seinen Sohn die Waffenkunst.

Drona wird Waffenlehrer der Kuru-Prinzen

Als die Kuru-Prinzen schon etwas herangewachsen waren, machte Bhisma den
machtigen Drona zum Lehrer der Jiinglinge. VaiSampayana erzahlte folgende Ge-
schichte iiber Drona: An der Quelle der Ganga lebte der Rsi Bharadvaja. Eines
Tages sah er die leicht bekleidete Gritaci (eine Apsara) und in einem Aufwallen
der Lust gab er Samen ab. Er fing ihn in einem drona genannten Behilter auf.
Aus dem Samen entstand ein Junge, den er Drona nannte. Bharadvaja war ein
Freund Konig PriSatas. PriSatas Sohn Drupada und Drona waren Schiiler Agni-
vesas. Drupada kam oft zum dsrama seines Guru und so wurden Drona, der bei
seinem Meister lebte, und Drupada ebenfalls Freunde. Nach seiner Schiilerzeit
heiratete Drona Kripi. Sie brachte einen Sohn zur Welt, den sie Asvatthama nann-
ten. Nach dem Tod Bharadvajas und Konig Prisatas erlangte Drona die Waffen
Parasuramas. Der machtige Parasurama, die Kriegerinkarnation des Herrn, hatte



2. Leben und Not der Pandavas 51

sich in den Himavat zuriickgezogen, nachdem er die Ksatriya-Klasse einundzwan-
zigmal vernichtet hatte.

Als Drona davon horte, ging er zu ihm und bat ParaSurama um einen Teil
seines Besitzes. Parasurama sagte: »Ich habe bereits all meinen Reichtum ver-
schenkt. Ich besitze nur noch meinen Korper und meine himmlischen Waffen; du
kannst zwischen beiden wéahlen.« Drona liel3 sich die Waffen mit den dazugeho-
rigen mantras geben. Obwohl im Besitz machtiger Waffen war Drona ein armer
Brahmana. Er besal$ noch nicht einmal eine Kuh, die seiner Familie etwas Milch
hatte geben konnen. Um seiner Armut abzuhelfen, begab er sich eines Tages zu
Konig Drupada, seinem alten Freund. Aber Drupada wollte von seiner Freund-
schaft nichts mehr wissen und wies ihn schroff ab. Als sie beide noch als Schiiler
AgniveSas in dessen asrama lebten, hatte Drupada ofters zu Drona gesagt, dass
er, wenn er einmal Konig sei, Drona die Halfte seines Konigreiches geben wiirde.
Tief gekrankt durch das Verhalten Konig Drupadas, verlie Drona den Palast und
ging nach Hastinapiira, um der Waffenlehrer der Kuru-Prinzen zu werden, in der
Hoffnung mit ihrer Hilfe dem stolzen Konig von Paficala eines Tages eine Lehre
zu erteilen und ihm sein Konigreich mit Gewalt zu nehmen.

Unter allen Schiilern Dronas war Arjuna der herausragendste. Er iibertraf seine



52 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Briider und die hundert S6hne Dhrtarastras in der Geschicktheit im Umgang mit
Pfeil und Bogen bei weitem. Er iibte sich sogar nachts im Bogenschief3en. Seine
Aufmerksamkeit war dermalen zielgerichtet, dass er beim Schie3en nur das Zen-
trum des Zieles sah und sonst nichts. Weil Drona sehr zufrieden war mit Arjuna,
gab er ihm die Segnung, der beste Bogenschiitze der Welt zu sein.

Ekalavias Guru-daksina

Eines Tages kam der NiSada-Prinz Ekalavia zu Dronacarya und bat ihn, ihn als
seinen Schiiler anzunehmen. Drona lehnte jedoch ab, weil er fiirchtete, dieser
Mann einer niedrigeren Kaste konne vielleicht im Laufe der Zeit seine Ksatriya-
Schiiler iibertreffen. Hierauf ging Ekalavia in den Wald und {iibte sich dort im
Bogenschief3en. Er fertigte eine Tonfigur Dronas an und erlangte dadurch, dass
er sie regelmafig verehrte als ware sie Drona selbst, die Meisterschaft im Umgang
mit Pfeil und Bogen, und er iibertraf sogar noch den Sohn Indras in der Kunst des
Bogenschieldens.

Als Arjuna von den Fahigkeiten des NiSada-Prinzen horte, sagte er zu seinem
Lehrer: »Wie ist es moglich, dass Ekalavia mich im Bogenschief3en iibertrifft, wo



2. Leben und Not der Pandavas 53

du mir doch das Versprechen gegeben hast, dass es auf der Erde niemanden géabe,
der mir gleichkdme in dieser Kunst?« Drona begab sich daraufhin zusammen mit
Arjuna in den Wald zu Ekalavia. Als Ekalavia Drona sah, fiel er sofort wie ein Stab
vor ihm nieder und brachte ihm Ehrerbietungen dar. Drona sagte zu ihm: »Wenn
du mein Schiiler bist, dann gib mir jetzt die Guru-daksina.« Ekalavia antwortete:
»Befiehl mir, was ich fiir dich tun oder fiir dich bringen soll, mein Meister.« Drona
sagte: »Gib mir deinen rechten Daumen als Guru-daksina.« Da Ekalavia ein Mensch
war, der zu seinem Wort steht, hackte er den Daumen seiner rechten Hand ab und
gab ihn Drona. Er musste dann allerdings feststellen, dass er nicht mehr so genau
schief3en konnte wie vorher.

Yudhistiras Demut

Einmal, an einem Ekadasi-Tag, schickte Drona Yudhistira los mit dem Auftrag,
ihm jemanden zu bringen, der Yudhistira untergeordnet sei, und Duryodhana
schickte er los, um jemanden zu finden, der Duryodhana iibergeordnet sei. Am
Abend kam der stolze Duryodhana zuriick und berichtete, er habe niemanden ge-
funden, der ihm iibergeordnet sei. Bald darauf traf Yudhistira ein und berichtete:



54 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

»Am Ende des Tages traf ich einen Vaisya (Bauer), von dem ich anfangs dachte, er
wdre mir untergeordnet in der Rechtschaffenheit, weil er Wasser aus einem Brun-
nen holte. Ich wollte ihn schon mitnehmen, doch dann sah ich, dass der Vaisya
das Wasser einer Kuh gab. Da ich keinen finden konnte, der mir untergeordnet
ist, bringe ich mich selbst als den Niedrigsten von allen.« Als Drona Yudhistiras
Demut sah, wusste er, dass der dlteste Sohn Pandus geeignet war, die Welt zu
regieren, und er wusste auch, dass der selbstherrliche Duryodhana die Ursache
der Zerstorung der Kurus sein wiirde.

Der Wettkampf zwischen Arjuna und Karna

Am Ende der Lehrzeit der Kuru-Prinzen veranstaltete Drona einen offentlichen
Wettkampf. Seine Schiiler zeigten vor den Augen des Kuru-Hofstaates und vieler
neugieriger Biirger ihre Waffenkiinste. Bhima und Duryodhana, die beide erst-
klassige Keulenkampfer waren, fiihrten einen Zweikampf aus, den Drona nach
einiger Zeit abbrach, als er sah, mit welchem Zorn sie aufeinander losgingen. Als
letzter demonstrierte Arjuna seine Geschicktheit mit Schwert und Keule und im
Bogenschie3en. Alle Zuschauer waren duf3erst erstaunt iiber seine Fahigkeiten.



3 Sieg und Heimkehr

Die groBe Schlacht beginnt

Wieder zuriick in Kampilya berichtete Krsna Yudhistira vom Ausgang der Ver-
handlungen mit Duryodhana und sagte dann zu ihm: »Die Armeen der Verbiinde-
ten Duryodhanas lagern schon vor den Toren Hastinapiiras. Es sind elf aksauhinis.'
Noch nicht einmal in allen Konigen dieser Armeen zusammen ist so viel Siindhaf-
tigkeit und Gottlosigkeit wie in Duryodhana allein. Was uns betrifft, wir wollen
keinen Frieden mit den Kauravas auf Kosten unseres Reichtums. Deshalb sollte

jetzt die Schlacht stattfinden.«
Dann zog das riesige Heer Yudhistiras, das aus sieben aksauhinis bestand, nach

1 Eine aksauhini (Division) bestand aus ca. 21.870 Streitwagen, ebensovielen Elefanten
mit Reitern, 65.610 Pferden und 109.350 Ful3soldaten.



138 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Kuruksetra, und sieben Tage spater begann die grof3e Schlacht. Mehrere Millio-
nen Krieger hatten sich versammelt, um zu toten oder einen heldenhaften Tod
zu sterben und auf die himmlischen Planeten beférdert zu werden.? Auf dem
Gelande standen die fiinf Pandavas mit ihren Sohnen, Drupada, Dhrstadyumna,
Sikhandi, Satyaki, Virata und seine Sohne und viele andere starke Krieger auf der
einen Seite und die Kuru-Armee mit Duryodhana und seinen hundert Briidern und
Bhisma, Drona, Krpa, Asvatthama, Salya, Bhurisrava, Jayadratha, Krtavarma und
andere michtige Verbiindete auf der anderen Seite. Salya war ein Onkel der Kuru-
Prinzen, und es war eigentlich seine Absicht gewesen, auf der Seite der Pandavas
zu kdmpfen; aber Duryodhana hatte es durch geschickte Vorkehrungen geschafft,
den machtigen Wagenkampfer mit seinem Heer auf die Kuru-Seite zu bekommen
und Karnas Streitwagen zu lenken. Karna hielt Salyas Kunst einen Streitwagen zu
lenken, der Krsnas ebenbiirtig. Und da er sich selbst als Arjuna ebenbiirtig oder

2 Auf dem Schlachtfeld standen sich also die sieben aksauhinis Yudhistiras und die elf
aksauhinis Duryodhanas gegeniiber. Es miissen insgesamt ca. 2 Mio. Streitwagen mit je
einem Wagenlenker und einem Kampfer, 2 Mio. Elefanten mit ein oder zwei Reitern, 2
Mio. Fuf3soldaten und 1 Mio. Pferde mit Reitern versammelt gewesen sein.



3. Sieg und Heimkehr 139

sogar iibergeordnet betrachtete, dachte er, er wiirde mit Salya als Wagenlenker
Arjuna toten konnen. Yudhistira hatte vor der Schlacht seinen Onkel gebeten,
durch geschickte Worte Karnas Stolz und Kampfgeist zu schwichen und Salya,
der Yudhistira hochachtete, hatte sich einverstanden erklart. Bhisma, Drona und
Krpa waren im Grunde unparteiisch, aber da sie so lange im Palast der Kurus ge-
lebt hatten, waren sie aus moralischen Griinden mehr oder weniger gezwungen,
auf der Seite Duryodhanas zu kampfen. Auf Bitten Duryodhanas erklarte Bhisma
sich bereit, General der Truppen des Kuru-Konigs zu sein, und Dhrstadyumna,
der Sohn Konig Drupadas, der fiir die Vernichtung Dronas aus dem Opferfeuer
Geburt genommen hatte, wurde der Fiihrer von Yudhistiras Heer.

Arjuna liel sich von seinem Wagenlenker Krsna in die Mitte des Schlachtfeldes
zwischen die feindlichen Armeen fahren, um zu sehen, gegen wen er zu kampfen
hatte. Als er Drona, seinen Waffenlehrer, und Asvatthama und GrofRvater Bhis-
ma und seinen Onkel Salya und andere Verwandte auf der gegnerischen Seite
sah, wurde er sehr bekiimmert. Seine Knie begannen zu zittern und sein Gandiva-
Bogen glitt ihm aus der Hand. Arjuna seufzte und erklarte Krsna, dass er nicht
kampfen werde. Stattdessen wolle er das Leben eines Asketen im Wald fiihren.
Das dann folgende Gesprach zwischen Krsna und Arjuna, in welchem Krsna Ar-



140 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

juna iiberzeugte zu kdmpfen, ist als Bhagavad-gita beriihmt geworden. Arjuna
akzeptierte Krsna als seinen Guru, seine hochste Autoritat fiir spirituelles Wis-
sen, und Krsna verkiindete seinem Schiiler die Wissenschaft von der Seele und
der Erkenntnis Gottes. Er erkliarte ihm, dass das hochste Ziel des Lebens darin
bestehe, Hingabe zu Thm, dem Hochsten Herrn, zu entwickeln, und dass die Krie-
ger auf dem Schlachtfeld bereits so gut wie tot seien — ob Arjuna nun kémpfe
oder nicht —, denn es war der Wille Krsnas, dass die Welt von der unnotigen Last
zahlloser machtiger Ksatriyas befreit werde, und dass der tugendhafte Yudhistira
die Welt regiere. Arjuna ergab sich schliel3lich dem Willen Krsnas und nahm sei-
nen Gandiva-Bogen wieder auf, um im Dienste des Herrn den Kuru-Kriegern mit
Pfeilen so zahlreich wie Sandkorner das Leben zu nehmen.

Sanjaya hatte von Vyasadeva die Fahigkeit erhalten, die Schlacht durch das
Auge seines Geistes beobachten zu konnen, um sie dem blinden Konig zu schil-
dern, wahrend er im Palast Dhrtarastras weilte. Safijjaya beschrieb, wie Arjuna die
Reihen der Kuru-Krieger dezimierte; wie Bhima allein mit seiner Keule tausende
und abertausende von Elefanten, Pferden und Kriegern erschlug; wie Abhimanyu,
Arjunas heldenhafter Sohn, der noch ein Jiingling war, auf unehrenhafte Weise
von sechs maharathis, unter denen sich auch Drona befand, umzingelt und von



3. Sieg und Heimkehr 141

Jayadratha getotet wurde. Als Arjuna vom unfair herbeigefiihrten Tod seines Soh-
nes erfuhr, bebte er vor Zorn und leistete vor aller Welt folgenden Schwur: »Wenn
ich Jayadratha nicht getotet haben werde, bevor morgen Siirya hinter den Bergen
verschwunden ist, werde ich hier meinen Kérper den Flammen eines Scheiterhau-
fens iibergeben.«

Als er dies gesagt hatte, blies er in sein Muschelhorn Devadatta, und Krsna
fiillte sein Muschelhorn Paficajanya mit seinem gottlichen Atem, und der Klang
der beiden Horner schien das ganze Universum zu erschiittern. Mit Krsnas Hilfe
gelang Arjuna tatsachlich, am Ende des Tages kurz bevor die Sonne unterging,
Jayadratha zu toten, obwohl der siindhafte Konig von den besten Kuru-Kriegern
in den hintersten Reihen ihrer Armee beschiitzt wurde.

Sanjaya schilderte wie Bhagadatta, der Sohn des gro3en Ddamons Narakasu-
ra, und sein michtiger weiller Elefant von Bhima nach schwerem Kampf getotet
wurden; wie Arjunas Sohn Viryavan im Kampf fiel und wie Ghatotkaca, der Sohn
Bhimas, mit dem gefidhrlichen Raksasa Alambhusa kdmpfte und schlie8lich von
Karna mit einem unabwehrbaren Speer getotet wurde. Mit diesem Speer hatte es
folgende Bewandtnis: Wahrend die Pandavas noch im Wald lebten, erschien eines
Tages Indra in der Verkleidung eines Brahmanas vor Karna und erbat sich von ihm



142 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

dessen natiirliche Riistung. Da Karna ein Wohltiter der Brahmanas war, schlug er
ihm seine Bitte nicht ab, obwohl er wusste, wen er in Wirklichkeit vor sich hatte.
Er war namlich vorher vom Sonnengott Vivasvan, seinem Vater, gewarnt worden,
dass Indra in der Gestalt eines Brahmanas vor ihm erscheinen wiirde, um sich sei-
ne Riistung zu erbitten. Solange Karna diese Riistung trug, konnte er nicht getotet
werden. Karna liel3 sich aber von Indra diesen unabwehrbaren Speer als Gegen-
leistung geben, der allerdings nur einmal verwendet werden konnte. Wahrend
der Schlacht nahm er sich jeden Abend vor, Arjuna am néchsten Tag mit dem
Speer zu toten. Aber durch die illusionierende Kraft des Herrn vergal3 er tagsiiber
im Kampfgeschehen seine Absicht, und als er mit Indras Speer Ghatotkaca getotet
hatte, stellte er keine Gefahr mehr dar fiir Arjuna.

Ein wirdiges Bett flir einen Krieger

Aber andere, vor allem Drona und Grof3vater Bhisma waren eine grof3e Gefahr
fiir die Pandavas. Bhisma schien auf dem Schlachtfeld zu tanzen und dezimierte
mit seinen Pfeilen Yudhistiras Heer in bedngstigender Geschwindigkeit. Als Krsna
einmal sah mit welcher Milde Arjuna gegen seinen Grof3vater kiampfte, sprang er



3. Sieg und Heimkehr 143

vom Wagen und rannte wie ein Lowe mit seinem Feuerrad auf Bhisma los, um
ihn zu toten.

Safijaya beschrieb die Szene folgendermallen: »Als der Sohn Vasudevas sah
mit welcher Macht Bhisma kampfte und dass die Kurus von allen Seiten auf sie
zustiirmten, sagte er zu Dhanafijaya, dass er selbst den Grof3vater vom Wagen
werfen und ihn mit seinem Feuerrad toten werde. Dann sprang er schnell vom
Wagen herunter und rannte mit Schritten, die die Erde erbeben lief3en mit dem
wie die Sonne leuchtenden Diskus auf dem Arm wiitend auf Bhisma los. Und mit
seinem gelben Gewand, dessen Ende in der Luft flatterte, sah er aus wie eine dunk-
le Wolke von einem Blitz durchzuckt. Und dieser Lotos eines Diskus, Sudarsana
genannt, der als seinen Stengel den wunderschonen Arm Haris hatte und wie die
Morgensonne leuchtete, sah so schon aus wie der urerste Lotos, der dem Nabel
Visnus entspringt. Und Krsnas Zorn war die Morgensonne, die den Lotos zu blii-
hen veranlasste. Und die wunderschonen Bliitenblétter des Lotos waren so scharf
wie der Rand eines Rasiermessers. Und Krsnas Korper war der wunderschone See,
aus welchem der Lotos hervorsprol3, und sein Arm der Stengel, auf dem der Lotos
leuchtete.

Bhisma zog die Sehne seines Bogens und mit furchtlosem Herzen rief er: ‘Komm,



144 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

komm, o Lotosdugiger. O Gott der Gotter, ich verneige mich vor dir. O Bester der
Satvatas, iiberwaltige mich heute in dieser grof3en Schlacht. Gro3 wird der Ge-
winn fiir mich sein, wenn ich heute von dir getotet werde, o Krsna. Unter allen
Lebewesen in allen drei Welten wird mir heute eine grof3e Ehre zuteil, o Govinda!’

In der Zwischenzeit rannte Arjuna schnell hinter Govinda her und umklammer-
te ihn mit seinen beiden Armen. Krsna rannte weiter und zerrte Partha hinter sich
her. Dann fasste Arjuna ihn an den Beinen und brachte ihn nach zehn Schritten
gewaltsam zum Halten. Arjuna redete seinen lieben Feund KeSava, der vor Zorn
wie eine Schlange zischte, zuneigungsvoll mit folgenden Worten an: ‘O KeSava,
es geziemt sich nicht fiir dich, deine Worte ‘Ich werde nicht kimpfen’ unwahr zu
machen. Die Leute werden dich fiir einen Liigner halten. Alle Last ruht auf mir.
Ich werde den Grof3vater toten. Ich schwore, o KeSava, bei meinen Waffen, bei der
Wahrheit und bei meinen guten Taten, dass ich alles tun werde, was notwendig
ist, um die Zerstorung meiner Feinde herbeizufiihren.’«

Am zehnten Tag der Schlacht fiel Bhisma. Sein Korper steckte voller Pfeile,
und er lag auf ihnen wie auf einem Bett. »Ein wiirdiges Bett fiir einen Krieger,
wie er selbst sagte. Bhismas Fall war durch Sikhandi méglich geworden. Amba,
eine der Prinzessinnen von Ko$ala, die Bhisma einst fiir seinen Bruder Vicitra-



3. Sieg und Heimkehr 145

virya geraubt hatte, hatte als Sikhandi Geburt genommen. Sikhandi war zuerst
ein Madchen und wurde spéter von einem Yaksa in einen Mann verwandelt. Bhis-
ma betrachtete Sikhandi deshalb als eine Frau und kiAmpfte nicht gegen ihn. Er
konnte schlief3lich von den Pfeilen Arjunas bezwungen werden, wiahrend Arjuna
Sikhandi als Deckung vor sich herfahren lieR.

Dronacarya wird von Dhrstadyumna getotet

Nach Bhisma wurde Drona der General der Kurus. Er wurde drei Tage spater auf
recht unehrenhafte Weise von Dhrstadyumna getttet. Drona war genau wie Bhis-
ma unbesiegbar, und deshalb wandte Krsna einen Trick an. Er wusste, dass Drona
seine Waffen niederlegen wiirde, wenn er vom Tod seines Sohnes Asvatthama er-
fithre. Sri Krsna beauftragte deshalb Yudhistira, in der Gegenwart Dronas laut zu
verkiinden, dass Asvatthama gefallen sei. Es gab auch einen Elefanten mit dem Na-
men ASvatthama, und um keine Liige sagen zu miissen — das hétte Yudhistira, der
die Tugend in Person war, niemals getan — sollte er hinzufiigen, dass es sich um
den Elefanten Asvatthama handele. In dem Moment, wo Yudhistira »der Elefant«
sagte, bliesen Arjuna und Krsna in ihre Muschelhorner, und der Klang der Hor-



146 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

ner iibertonte diese letzten beiden Worte Yudhistiras. Als Drona vom Tod seines
Sohnes horte, der in Wirklichkeit gerade an einem anderen Ort des Schlachtfeldes
wie ein Lowe kampfte, glaubte er Yudhistiras Worten und legte aus Kummer seine
Waffen zur Seite. Er setzte sich auf dem Schlachtfeld nieder und versank in Medi-
tation, um seinen Korper zu verlassen. In diesem Moment schlug Dhrstadyumna
ihm mit einem Schwert den Kopf ab.

Der Tod seines heldenhaften Vaters schiirte das Feuer des Zornes in Asvattha-
ma und liel ihn auf dem Schlachtfeld wie den Tod selbst erscheinen. Er verringer-
te die Anzahl der feindlichen Soldaten mit seinen todlichen Pfeilen unaufhorlich
und wurde zu einer grof3en Gefahr fiir Yudhistira und seine Soldaten. Und obwohl
Asvatthama mit aller ihm zur Verfiigung stehenden Macht kimpfte, beschuldigte
ihn Duryodhana, nicht mit ganzer Kraft zu kimpfen. Asvatthama entgegnete dem
Sohn Dhrtarastras beleidigt: »O Konig, du bist gottlos und eine Verkorperung der
Siinde. Weil du gemein und siindhaft denkst, zweifelst du an uns. Was mich be-
trifft, so kampfe ich mit Entschlossenheit fiir dich, und ich bin bereit, mein Leben
um deinetwillen niederzulegen.«



Zitate und Dialoge



Dieser Teil enthalt die Weisheit des Mahabharata in Form von Zitaten und Dialogen nach
Themen geordnet. Was immer wissenswert ist flir den spirituellen Fortschritt und das
Gluck eines Lebewesens in der menschlichen Form, wird hier behandelt.

»Die Weisheit dieses Werkes Offnet die Augen der wissbegierigen Welt, die durch
die Dunkelheit der Unwissenheit erblindet ist. Wie die Sonne die Dunkelheit ver-
treibt, so vertreibt das Bharata durch seine Ausfiihrungen iiber dharma, artha,
kama und moksa die Unwissenheit der Menschen. Wie der Vollmond durch sein
mildes Licht die Knospen der Wasserlilien erweitert, so erweitert diese Sruti den
menschlichen Intellekt. Durch die Lampe der Geschichte, die die Dunkelheit der

Unwissenheit zerstort, wird das ganze Haus der Natur, das ganze Universum
vollstandig und richtig erleuchtet.«

— Stta Gosvami zu den Weisen in Naimisaranya



1 Alles ist in den Vedas

Veda bedeutet vollkommenes Wissen. Dieses Wissen kommt vom Hoéchsten und
ist nicht verschieden vom Hochsten Selbst. Da der hochste Herr vollkommen ist,
ist auch sein Wissen vollkommen. Es ist das von allen groBen Personlichkeiten,
den Halbgéttern, Weisen und Heiligen wie Brahma, Siva, Manu, den vier Kumaras,
Bhrgu, Narada, Saunaka, Maitreya, Dvaipayana Vyasa, Sukadeva Gosvam,
Ramanuja und vielen anderen akzeptierte zeitlose Standardwissen flr eine
zivilisierte menschliche Gesellschaft. Es ist die »Gebrauchsanweisung« flr
diejenigen, die gltcklich leben wollen in dieser Welt und das Licht derjenigen, die
nach letztlicher Erkenntnis Gottes und Gemeinschaft mit dem Hochsten Herrn
streben.

Verschiedene Zweige am Baum des vedischen Wissens sind Ayurveda
(Heilkunst), Dhanurveda (Kriegskunst), Jyotirveda (Astrologie und Astronomie),
Architektur, Stadtebau, Musik, etc. Sie dienen indirekt dem Ziel, Sri Bhagavan,



1 Alles ist in den Vedas 177

das Hochste Wesen, zu verstehen und Befreiung aus dem Kreislauf von Geburt
und Tod zu erlangen. Und darum geht es hauptsachlich in der vedischen Kultur.
Daneben gibt es das reine spirituelle Wissen, aufgezeichnet in den Upanisaden,
Srimad-Bhagavatam, Brahméa-Samhita und vielen anderen vedischen Schriften.
Am Anfang der Schdpfung erleuchtete der Hochste Herr Brahma, das
erstgeborene Lebewesen im Universum, aus dem Herzen mit dem vedischen
Wissen. Brahma erschuf die beweglichen und unbeweglichen Lebensformen und
lehrte die Vedas seine Sohne und Schuler, die sie wiederum ihre Schuler lehrten
usw. Auf diese Weise wurde das vedische Wissen durch die Schilernachfolge
spiritueller Meister (Guru-parampara) herabgereicht vom urspriinglichen Guru,
Krsna, Uber Brahma, Narada, Vyasa und viele andere, bis in die heutige Zeit.
Urspringlich gab es nur einen Veda, der spater vierfach unterteilte wurde in
Rg-, Sama-, Yajur- und Atharva-Veda. Der mit makelloser Intelligenz und
unermesslicher Energie ausgestattete Dvaipayana Vyasadeva, Schiler Narada
Munis und Sohn des groBen Weisen Parasara Muni, fasste das vedische Wissen
vor etwa flnftausend Jahren im Mahabharata als dem flinften Veda, den
achtzehn Puranas, dem Vedanta-Sdtra und dem Srimad-Bhagavatam im Geist
zusammen und diktierte es dem Halbgott Ganesa, der es unter der Bedingung



178 II. ZITATE UND DIALOGE

niederschrieb, dass Vyasa den Fluss seiner Rede nicht ein einziges Mal
unterbrechen wirde, um nachzudenken.
%k
Die Vedas sind die Hochste Seele. Sie sind ihr Korper. Sie sind die Wahrheit.
(— Markandeya Rsi zu Yudhistira)
%k
Jemand, der mit den Vedas vertraut ist, kennt alles, denn alles ist in den Vedas.
Wabhrlich, Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft sind in den Vedas. = (— Kapila
zu Syumarasmi)
S
Durch die Vedas wurden allen Handlungen der Menschen Grenzen gesetzt. Jene
Menschen, die sich entsprechend der Autoritét der Vedas verhalten, geben sich der
Ausfiihrung von Geliibden hin. Jene Menschen aber, die von Torheit beherrscht
werden, nehmen Siindhaftigkeit an, sind Geliibden abgeneigt, iiberschreiten alle
Regulierungen und werden als Raksasas betrachtet.
%k
Von jemandem, der sich allen Lebewesen gegeniiber verhilt, als wiren sie seine
Verwandten, und der das brahman kennt, sagt man, er kenne die Vedas.



1 Alles ist in den Vedas 179

®
Die Person, die zwar die Texte der Vedas im Gedachtnis tragt, aber ihre wahre
Bedeutung nicht versteht, tragt sie fruchtlos. In der Tat, jemand, der den Inhalt
eines Werkes im Gedichtnis hilt, ohne dessen Bedeutung zu begreifen, tragt eine
nutzlose Last.

%k
Eine Person, die die Vedas kennt, gelangt durch das Befolgen ihrer Regeln und
Vorschriften iiber den Weg der Devas® zur héchsten himmlischen Region.
(— Nakula zu Yudhistira)

S
Unmoralische Menschen sind darauf aus, in den vedischen Schriften Fehler zu
finden. Sie bringen die Schriften in Verruf. Solche Leute setzen das Wissen anderer
herab und verkiinden die Uberlegenheit ihres eigenen Wissens. Sie haben Worte
als ihre Waffen und Worte als ihre Pfeile, und sie sprechen, als ob sie Meister
ihrer Wissenschaften wiren. Sie sind Handler der Gelehrsamkeit und Raksasas
unter den Menschen.

1 deva-yana - strikte Ausfithrung vedischer Riten etc.



180 II. ZITATE UND DIALOGE

b
Missachtung der Vedas, Ungehorsam gegeniiber den Schriften und das Ubertreten
aller heilsamen Beschrankungen fiihren zu Selbstzerstorung.



6 Der Kokon der Taten

Das physikalische Gesetz, dass bestimmte Aktionen entsprechende Reaktionen
zur Folge haben, hat seine Entsprechung auf der Ebene menschlichen Handelns
und wird dort Karma-Gesetz genannt. Was immer man tut unter dem Einfluss der
drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur (sattva, rajas, tamas) erzeugt eine
Reaktion, die einen friher oder spater trifft. Handlungen (karman) werden auch
mit Samen verglichen, die man aussat, die heranreifen und deren Friichte man
ernten muss, ob man will oder nicht. Die karmischen Reaktionen der Taten eines
Menschen kénnen sich in seinem gegenwartigen Leben oder im nachsten Leben
manifestieren. Z. B. entstehen aus Unwissenheit geborener falscher Ernahrungs-
und Lebensweise rasch oder ganz allmahlich viele korperliche und mentale
Storungen. Die Reaktionen fur respektloses Verhalten und Leid, das man anderen
zufugt, mag man in diesem Leben in Form von Krankheit erfahren oder erst im
nachsten Leben in irgendeiner anderen Form. Genauso bringen fromme und



6 Der Kokon der Taten 239

sundhafte Taten ihre jeweiligen Frichte zu gegebener Zeit hervor.

Der Mensch erntet was er gesat hat. Die Frlichte unserer Taten werden uns
von dem allwissenden Zeugen, der alldurchdringenden Uberseele (paramatma),
die ein Aspekt des Hochsten Wesens ist, gewahrt. Die Uberseele weilt im Herzen
eines jeden Lebewesens und ist sich der Handlungen eines jeden vollig bewusst.
Einen Korper nach dem anderen annehmen zu mussen, um die guten oder
schlechten Reaktionen, die stiBen oder bitteren Frichte unserer Handlungen zu
genieBen bzw. zu erleiden, bedeutet, karmisch gebunden zu sein. Mein jetziger
Korper ist das Resultat meines vergangenen karman und mein nachster Korper ist
das Resultat der Handlungen, die ich mit meinem jetzigen Kérper ausfihre.

Der Begriff Karma bezieht sich hauptsachlich auf die Reaktionen guter und
schlechter, sindhafter und frommer Handlungen, Handlungen, die im Einklang
mit dharma — den gottlichen Gesetzen und der géttlichen Ordnung — ausgefuhrt
werden und solche, die dharma verletzen. Wer sich Uber diese Tatsachen vollig
bewusst ist, wird sehr achtsam handeln. Welche Taten welche Ergebnisse
bringen, wie man gutes karman schaffen und schlechtes neutralisieren und wie
man von jeglichem karman freiwerden kann und welches Verhalten kein karman
erzeugt, wird in spateren Kapiteln erklart.



240 II. ZITATE UND DIALOGE

Ob in diesem oder in einem anderen Leben — alle Lebewesen leben unter Bedin-
gungen, die sie sich selbst geschaffen haben durch ihre Handlungen.

%k
Keine Tat, die mit Hilfe der fiinf Sinnesorgane ausgefiihrt wird, geht jemals ver-
loren. Die fiinf Sinne und die unsterbliche Seele bleiben ihre Zeugen.

%k
Wie Gefialde aus weillem Messing die Farbe von Gold und Silber annehmen, wenn
sie darin eingetaucht werden, so nimmt das Lebewesen (im menschlichen Kor-
per), das vollig abhéngig ist von den Tdtigkeiten seiner vergangenen Leben, den
Charakter dieser Téatigkeiten an.  (— Parasara zu Janaka)

b8
Die Taten eines vergangenen Lebens bringen ihre Friichte zu ihrer Zeit hervor,
genauso wie Blumen und Friichte ohne besondere Anstrengung immer zu ihrer
Zeit erscheinen.

%k
Wie ein Kalb seine Eltern unter tausenden von Kiihen erkennt, so erkennen und
treffen die Taten eines vergangenen Lebens den Tater im gegenwértigen Leben.

®



6 Der Kokon der Taten 241

Von der Zeit an, wahrend man noch im Schol3 der Mutter liegt, erleidet man schon
die Friichte der Taten vergangener Leben.

%
Diejenigen, die das Fleisch von Tieren essen, die doch alle am Leben héngen,
werden ohne Zweifel selbst von den Tieren aufgegessen, die sie essen.! Der Toter
wird immer getotet. Den Esser der Getoteten trifft das gleiche Schicksal.

%
Die Tat, die ein rechtschaffener Mensch mit Vertrauen und Ernsthaftigkeit mit den
richtigen Mitteln ohne Stolz und mit Intelligenz vollbringt, geht nie verloren.

%
Wasser, das in einen ungebrannten Krug gegossen wird, wird mit der Zeit immer
weniger und verschwindet schlief3lich génzlich. Wenn es jedoch in einem gebrann-
ten Krug aufbewahrt wird, wird seine Menge nicht vermindert. In &hnlicher Wei-
se sind Handlungen, die ohne intelligente Uberlegung ausgefiihrt werden, nicht
segensreich, wihrend Handlungen, die mit Uberlegung ausgefiihrt werden, mit

1 Das getotete Tier bekommt in einem spéteren Leben einen geeigneten Korper, um seinen
Morder zu toten.



242 II. ZITATE UND DIALOGE

unverminderter Vortrefflichkeit bestehen bleiben und Gliick als Ergebnis haben.
(— Parasara zu Janaka)

%
Alle Lebewesen leben geschiitzt durch ihre Handlungen und erhalten ihre Nah-
rung als Ergebnis ihrer Handlungen von demjenigen, der die Friichte der Hand-
lungen bestimmt und gewahrt.

%
Man erleidet oder ertragt niemals die Reaktionen der guten oder schlechten Taten
anderer. In der Tat geniel3t oder erleidet man nur die Friichte seiner eigenen
Taten.

b
Ein Mann fiihrt fiir das Wohl seiner Frau und seiner Kinder zahllose iible Taten
aus, muss aber die Friichte dieser Taten in dieser und der nidchsten Welt alleine

ernten.
%

Die Siinden folgen dem Téter wie sein Schatten.
b

Wie eine Seidenraupe, die sich in ihren eigenen Kokon einspinnt, spinnst du dich



6 Der Kokon der Taten 243

fortwiahrend in den Kokon deiner eigenen unzihligen Taten, geboren aus Verwir-
rung und Illusion, ein. Die Seidenraupe, die einen Kokon um sich herum spinnt,
wird am Ende von ihrer eigenen Tat zerstort.

b
Welche Taten auch immer mit dem grobstofflichen Korper oder im Geist ausge-
fiihrt werden — ihre Friichte werden mit dhnlichen Korpern in diesem oder im
ndchsten Leben geerntet. Z.B. werden die Friichte von Handlungen, die im Geist,
in der Vorstellung, ausgefiihrt werden, spater im Traum erfahren.

%
Jeder erhalt seine Natur von der Natur seiner Taten entsprechend der Umstéinde,
des Ortes, der Mittel und der Motive der Taten.

%
Was immer jemand an Gliick erlangt aufgrund religioser Riten, wird als von der
Vorsehung gegeben angesehen. Die Frucht jedoch, die eine Person durch eigene
Arbeit erlangt und die das direkte Ergebnis dieser Arbeit ist, wird als der Beweis
personlicher Fahigkeit betrachtet. Und der Reichtum, den man spontan ohne eige-
ne Anstrengung erlangt, wird als spontane Errungenschaft angesehen. Was immer
durch Gliick, oder die Hand der Vorsehung, spontan, oder als Ergebnis eigener



244 II. ZITATE UND DIALOGE

Handlungen erlangt wird, ist jedoch das Ergebnis der Handlungen eines friihe-
ren Lebens. Und Gott, der Lenker des Universums, beurteilt die Taten, die die
Menschen in vergangenen Leben begangen haben, und verteilt unter ihnen ihre
Friichte. Welche Handlungen auch immer eine Person ausfiihrt — seien sie gut
oder schlecht — sind die von Gott in dieser Weise angeordneten Ergebnisse der
Taten eines fritheren Lebens.?  (— Draupadi zu Yudhistira)

S
Obwohl sie wissen, dass Erfolg ungewiss ist, handeln die Leute dennoch, sodass
sie manchmal erfolgreich sind und manchmal nicht. Diejenigen, aber, die nicht
handeln, erlangen niemals Erfolg. In der Abwesenheit von Bemiihung gibt es nur
ein Ergebnis: die Abwesenheit von Erfolg. (— Vidula zu ihrem Ehemann)?

%k

2 Draupadi macht hier interessante Aussagen. Besonders ihr letzter Satz, dass Handlungen
selbst die Folge von Karma sein konnen, ist bemerkenswert.

3 Zitat aus einer Geschichte, die Konigin Kunti Krsna erzdhlte, nachdem er in Hastina-
pur Friedensverhandlungen mit den Kurus gefiihrt hatte. Sie bat Krsna, diese Geschichte
Yudhistira zu erzdhlen, um ihn zum Kampf gegen die Kurus aufzufordern.



6 Der Kokon der Taten 245

»O Bharata, niemand sollte verzweifeln und sagen: ‘O, ich handle und dennoch
habe ich keinen Erfolg.” Denn es gibt noch andere Ursachen fiir Erfolg, auf3er per-
sonlicher Anstrengung. Ob man erfolgreich oder erfolglos ist, man sollte nicht ver-
zweifeln, denn der Erfolg der Taten hdangt vom Zusammentreffen vieler Faktoren
ab. Wenn ein wichtiges Element fehlt, mag das Ergebnis der Arbeit unangemessen
oder Erfolg iiberhaupt nicht sichtbar sein. Wenn jedoch keine Anstrengung unter-
nommen wird, kann es keinen Erfolg geben.« (— Wadhrend ihrer Verbannung
versucht Draupadi Yudhistira zu tiberzeugen, sofort gegen Duryodhana zu kdmpfen,
um sein Konigreich zuriickzuerlangen)

S
Man wird immer das, auf was der Geist gerichtet ist. Dies ist ein ewiges Mysteri-
um.*

%k

4 Vgl. auch Bhagavad-Gita 9.25. Im 5. Canto des Srimad-Bhagavatam wird in diesem
Zusammenhang die Geschichte Bharatas, des Sohnes S$ri Rsabhadevas, erzihlt. Bharata
Maharaja entwickelte starke Zuneigung zu einem Reh und wurde deshalb nach dem Tod
als Reh wiedergeboren.



246 II. ZITATE UND DIALOGE

Verwandte, Sohne, Frauen, Freunde, der Korper selbst und alle Besitztiimer, mit
Sorgfalt gehortet, haben keinen Nutzen fiir die ndchste Welt. Nur Taten — gute
und schlechte —, die man ausfiihrt, folgen einem in die andere Welt (ins nachste
Leben).

b
Weder Freunde, noch Reichtum, noch gute Geburt, noch Gelehrsamkeit, noch
mantras, noch Korperkraft konnen einen vor Leid im nichsten Leben bewahren.

b
Durch ihre Handlungen werden Leute elend und arm.

S
Niemand kann irgendetwas durch seine eigenen Handlungen oder durch Opfer
und Verehrung allein erlangen. Der Mensch erlangt alles durch die Zeit. Der
Hochste Herr hat den Gang der Zeit zum Mittel des Erwerbs aller moglichen Dinge
gemacht.

%k
Die Welt wird durch die Zeit in Bewegung gesetzt. Der Lauf der Zeit bestimmt
ihre Wirkungsweise. Die Menschen fiihren alle ihre Handlungen — gute, schlechte
und vermischte — ganzlich durch die Zeit beeinflusst aus.



6 Der Kokon der Taten 247

ok
Nichts kann durch Schicksal allein erlangt werden von einem Mann, der keine
personliche Anstrengung unternimmt.

ok
Man sollte in dem Wissen handeln, dass die Erreichung eines Zieles von einer
Kombination von Schicksal und eigener Bemiihung abhangt. Derjenige, der Hand-
lungen in diesem Glauben ausfiihrt, ist weder betriibt bei Fehlschlag noch erfreut
bei Erfolg. (— Krsna zu Bhima)

%
Derjenige ist niemals gestort oder verwirrt, der jede Situation, in die er gerat, als
vom Schicksal bestimmt annimmt.  (— Namuci zu Indra)

%
Unsere Handlungen werden mit der Saat und Schicksal (das Ergebnis der Hand-
lungen vergangener Leben) mit dem Boden verglichen. Aus der Vereinigung des
Bodens und der Saat geht das hervor, was man ernten wird. = (— Brahma zu
Vasistha)

ok
Die Kraft eines Menschen folgt — wenn richtig angewendet — nur seinem Schicksal.



248 II. ZITATE UND DIALOGE

Aber Schicksal allein kann keine guten Friichte bewirken, wo es an Bemiihung
fehlt.

%
Das Schicksal hilft dem Mann nicht, der in Unwissenheit und Habsucht einge-
taucht ist.

%k
Wie ein kleines Feuer, wenn vom Wind gefichelt, zu einer grof3en Macht heran-
wachst, so wichst das Schicksal méchtig, verbunden mit individueller Bemiihung.

%k
Wie etwas Leuchtendes, das vor unseren Augen erscheint, beraubt die Vorsehung
uns unserer Vernunft, und dem so gebundenen Menschen bleibt nichts anderes
mehr iibrig, als sich dem Gang des Schicksals zu unterwerfen. = (— Yudhistira
unterwegs zum Wiirfelspiel mit Sakuni)

b
Der Mann, der infolge seines eigenen Fehlverhaltens von Elend iiberkommen wird,
sollte niemals die Zeit oder die Gotter dafiir verantwortlich machen.
(— Safijaya zu Dhrtarastra)

*



6 Der Kokon der Taten 249

Es ist Schicksal, das die Ergebnisse kluger oder unkluger Handlungen bringt.
Schicksal — immer seine eigenen Ziele verfolgend — wacht, wenn alle anderen
schlafen. (— Karna zu Duryodhana)



18 Wer wird glucklich in dieser Welt?

Gluck und Zufriedenheit werden von allen gesucht, aber nur von wenigen erlangt,
und das, obwohl die sastras sagen, dass ananda, Gllickseligkeit, eine der
natlrlichen Eigenschaften der spirituellen Seele ist. Wie kommt das?
Offensichtlich suchen die Menschen das Glick am falschen Ort und mit den
falschen Mitteln. Wenn ich in der Wiiste Wasser suche, werde ich meinen Durst
sicher nicht stillen kdnnen. Ich werde hochstens der Fatamorgana eines
wunderschonen klaren Sees nachrennen, meinen Verstand verlieren und
zugrunde gehen.

Jemand, der das Mahabharata hort, hat den Schlussel zu ewigem Gllck in der
Hand. Jeder kann ungetribtes und dauerhaftes Glick erlangen, wenn er den
richtigen Methoden folgt. Dies wird in den Zitaten der folgenden Kapitel noch
spezifischer behandelt werden.



18 Wer wird gliicklich in dieser Welt? 347

Der Mann, der seine Sinne beherrscht, Zorn und Gier unterworfen hat und wahr-
haftig in der Rede ist, erlangt Frieden. = (— Vidura zu Dhritarastra)

%k
Jene gebildeten Ménner, die nur das unwandelbare, unbegreifliche brahman als
ihren Versorger betrachten, das stets die Tugendhaften segnet, genief3en vollkom-
menen Frieden in dieser Welt und in der nachsten.  (— Yayati zu Astaka)

s
Derjenige lebt ein Leben immerwahrender Gliickseligkeit, der es vermeidet, an-
deren Lebewesen Schaden zuzufiigen. Jemand, der alle Lebewesen mit gleichen
Augen betrachtet, der der Wahrheit hingegeben ist, der Seelenstérke besitzt, der
seine Sinne beherrscht und der allen Wesen Schutz gewéahrt, gelangt zu einem
Ende, das jenseits jeden Vergleichs ist.

%k
Das, was angenehm ist, wird Gliick genannt. Das, was unangenehm ist, wird Un-
gliick genannt. Wenn Bul3en ausgefiihrt werden, ist das Ergebnis Gliick. Wenn sie
nicht ausgefiihrt werden, ist das Ergebnis Ungliick.

b
Freunde sind nicht die Ursache von Gliickseligkeit, noch ist Reichtum fahig, Gliick-



348 II. ZITATE UND DIALOGE

seligkeit zu bringen.

b
Weder das Gliick, das man durch Sinnenbefriedigung erlangt, noch die Gliickse-
ligkeit, die man im Himmel genief3t, erreicht auch nur den sechzehnten Teil der
Gliickseligkeit, die durch die Zerstorung aller Verlangen entsteht.

%k
Jemand, der von Verlangen und Hoffnung befreit ist, schlift gliicklich.  (— Pin-
gala')

%k

1 Pingala war eine Prostituierte in der Stadt Videha, die einmal eine ganze Nacht ver-
geblich auf Kundschaft gewartet hatte. Sie stand vor ihrer Haustiir, viele Manner gingen
vorbei, aber — wie das Schicksal so spielt — keiner wollte etwas von ihr. Die Stunden ver-
gingen und sie wurde immer frustrierter bis sie schlieRlich durch die Gnade des Hochsten
Herrn vollkommen losgelost wurde von ihrem Verlangen und reines Gliick im Geiste er-
fuhr. Sie erkannte, dass sie ihr ganzes Leben mit Nichtigkeiten verschwendet hatte, und
dass das wahre Gliick im Dienst und der Liebe zum Hochsten Herrn besteht, der im Her-
zen eines Lebewesens prasent ist. Diese Geschichte wird im Srimad-Bhagavatam, Canto
11, Kap. 8 ausfiihrlicher erzihlt als im Srimad-Bhagavatam.



18 Wer wird gliicklich in dieser Welt? 349

Man erlangt Gliickseligkeit in dem Maf3e, wie man fihig ist, Begierden aufzuge-
ben.

%k
Gliickseligkeit erlangt derjenige, der fahig ist, jenes starke Verlangen des Herzens
nach Genuss und Vergniigung aufzugeben — ein Verlangen, das sehr schwer zu
besiegen ist von den Toren, das nicht aufhort mit dem Schwinden der Energie
des Korpers und das wie eine verhdngnisvolle Krankheit an ihm haftet.

®
Es gibt viel Leid in der Welt und wenig Gliick. Deshalb fiihlt man hauptsachlich
das Leid. In der Tat, Leid entsteht aus der Krankheit, die man Verlangen nennt,
und Gliick entspringt aus der Krankheit, die man Leid nennt. Das Leid folgt dem
Gliick und das Gliick dem Leid. Niemand leidet stédndig und niemand geniel3t
bestandiges Gliick. Deshalb muss derjenige, der ewiges Gliick erstrebt, beide auf-
geben.

%k
»Schon das macht mich gliicklich, dass du, o Heiliger, mit mir zufrieden bist. Fiir
denjenigen, mit dem du zufrieden bist, gibt es nichts mehr zu erlangen.« (—
Konig Srnjaya zu Narada Muni, nachdem dieser ihm eine Segnung gewdhren wollte.



350 II. ZITATE UND DIALOGE

Narada hatte seinen Sohn wieder zum Leben erweckt)

®
In der Tat, so wie Rauber ihre Beute fortwerfen miissen, wenn sie Sicherheit wiin-
schen, so sollte eine Person alle Handlungen, die von Leidenschaft und Unwissen-
heit diktiert werden, aufgeben, wenn sie Gliickseligkeit erlangen will.

%k
Der Mann, der an seinem eigenen Gliick interessiert ist, sollte niemals den Zorn
anderer auf sich ziehen.

%k
Korperliches Leid sollte mit Medizin geheilt werden und mentales Leid mit spiri-
tueller Weisheit. Dies ist die Macht des Wissens. Die Weisen, die dies verstehen,
sollten sich nicht wie kleine Jungen verhalten. Manner mit geringer Intelligenz
werden von Kummer iiberwiltigt, wenn sie etwas trifft, das ihnen unangenehm
ist, oder wenn sie etwas begehren und es nicht erhalten. In der Tat ist dies ein
Merkmal aller Lebewesen. Jene weisen Manner, deren Wissen sie gliicklich und
zufrieden gemacht hat und die Gliick und Leid mit gleichen Augen betrachten,
sind wirklich gliicklich. Die Weisen sind immer zufrieden und die Narren sind im-
mer unzufrieden. Unzufriedenheit hat kein Ende und Zufriedenheit ist das hochs-



18 Wer wird gliicklich in dieser Welt? 351

te Gliick. Der Mann, der eine hohe Ebene spirituellen Wissens erreicht hat, ist
sich immer tiiber die Verganglichkeit aller materiellen Dinge bewusst, und er ist
niemals betriibt.

ok
Um die Gunst des Hochsten zu erlangen, sollte man das tun, was gut ist fiir alle
Lebewesen und was einen selbst gliicklich macht. Dies ist die Wurzel allen Erfolgs
im Leben.  (— Vidura zu Dhrtardastra)



19 Im Boot der Selbstbeherrschung

Die funf Sinne und der als sechster Sinn bezeichnete Geist der verkdrperten
Seele fuhlen sich stets zu den Sinnesobjekten hingezogen. Die Augen mdéchten
schone Formen sehen, die Ohren schone Klange horen, die Nase angenehme
Gerilche riechen, die Zunge schmackhafte Speisen kosten und die Haut
angenehme Beriihrung empfinden.! Diese Wahrnehmungen werden im Geist
erfahren und dort in Wiinsche nach mehr Sinnengenuss umgewandelt. Winsche

1 Welche Sinneswahrnehmung der Geist als angenehm oder unangenehm empfindet,
hangt vom Einfluss der drei gunas (sattva, rajas, tamas — 1. Reinheit, Klarheit, Tugendhaf-
tigkeit, 2. Leidenschaft und 3. Unwissenheit, Dumpfheit, Dunkelheit) ab. Beispielsweise
mag ein von tamas beherrschter Geist den Geschmack und Geruch von Bratwiirsten und

anderen Tierkadaver-Erzeugnissen lieben, wahrend ein Geist in sattva-guna diese Wahr-
nehmungen als unangenehm empfindet.



19 Im Boot der Selbstbeherrschung 353

werden schlieBlich zu Handlungen (karman), die zu Reaktionen flihren und das
Lebewesen so an den Kreislauf von Geburt und Tod fesseln. Um diesem
leidvollen Zustand wiederholter Geburten zu entkommen, muss man die Sinne
zugeln und den Geist beherrschen mit Hilfe gereinigter Intelligenz und dem
spirituellen Wissen der Vedas. Hedonistische Dummkopfe propagieren heute
genau das Gegenteil und schaden damit sich selbst und anderen.
%
Derjenige, der nicht habgierig ist, der mit wenigem zufrieden ist, der Objekte,
die Lust hervorrufen, nicht beachtet und der tief ist wie der Ozean, wird als ein
selbstbeherrschter Mann betrachtet.  (— Vidura zu Duryodhana)
%
Die Pflichten, die von den grof3en Rsis festgelegt wurden, von denen jeder auf sei-
ne eigene Weisheit baute, sind vielfdltig. Die hochste unter ihnen ist Selbstbeherr-
schung. Diejenigen unter den Altvitern, die mit der Wahrheit vertraut waren, sag-
ten, dass Selbstbeherrschung zum hochsten Verdienst fithrt. Was den Brahmana
im besonderen betrifft — Selbstbeherrschung ist seine ewige Pflicht. Durch Selbst-
beherrschung erhilt er die Friichte seiner Handlungen. In seinem Fall tibertrifft
Selbstbeherrschung Opfer, Spenden und das Studium der Vedas. Selbstbeherr-



354 II. ZITATE UND DIALOGE

schung erhoht seine Energie. Selbstherrschung ist &uferst heilig. Durch Selbstbe-
herrschung wird ein Mensch von allen Siinden gereinigt und erhilt Energie und
erlangt die hochste Gliickseligkeit. Wir haben von keiner Pflicht in der Welt ge-
hort, die der Selbstbeherrschung gleichkdame. Der selbstbeherrschte Mann schlaft
in Gliickseligkeit, erwacht in Gliickseligkeit und wandelt in der Welt in Gliick-
seligkeit. Sein Geist ist immer freudvoll. Ein Mann, der nicht selbstbeherrscht
ist, erleidet stindig verschiedene Qualen. Ein solcher Mann zieht sich Unheil zu,
das aus seinen eigenen Fehlern entspringt. Ich werde dir nun sagen, welche Ei-
genschaften zusammen Selbstbeherrschung ausmachen. Nachsicht, Geduld, Ge-
waltlosigkeit, Unparteilichkeit, Wahrhaftigkeit, Ernsthaftigkeit, Beherrschung der
Sinne, Klugheit, Sanftheit, Einfachheit, Stetigkeit, Freiziigigkeit, universales Mit-
leid, Hochachtung vor dem Guru, Zufriedenheit und Giite — all diese zusammen
ergeben Selbstbeherrschung. Verleumdung, Lust, Habsucht, Stolz, Selbstverherrli-
chung, Furcht, Neid und Missgunst — diese schlechten Eigenschaften werden alle
vom selbstbeherrschten Mann gemieden. Der selbstbeherrschte Mann wird nie-
mals von Anhaftungen gebunden, die aus irdischen Verbindungen entstehen und
die zu Gefiihlen wie »Ich bin dein und du bist mein; sie sind in mir und ich bin
in ihnen fiihren.



19 Im Boot der Selbstbeherrschung 355

b
Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, sind befahigt, nach eigenem Willen zu ge-
hen, wohin es ihnen zu gehen beliebt. Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, sind
fahig, jeden Feind zu vernichten. Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, erlangen
ohne Zweifel, was immer sie suchen. Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, erlan-
gen die Erfiillung aller Wiinsche.

%k
Selbstbeherrschung ist verdienstvoller als Spenden geben. Jemand, der einem
Brahmana etwas gespendet hat, mag danach dem Einfluss von Zorn unterliegen;
ein selbstbeherrschter Mensch jedoch wird niemals zornig. Deshalb ist Selbstbe-
herrschung in punkto Verdienste dem Geben von Spenden iibergeordnet. Derje-
nige, der Spenden macht und niemals zornig wird, gelangt zu Regionen grof3en
Gliicks. Zorn zerstort die Frucht einer Spende. Deshalb ist Selbstbeherrschung
dem Spenden iibergeordnet.

%k
»O Konig, das Leben ist ein Fluss, dessen Wasser die fiinf Sinne sind und des-
sen Krokodile und Haie Begierde und Zorn sind. Umfahre die Sandbéanke dieses
Flusses, die die wiederholten Geburten darstellen, mit dem Boot der Selbstbeherr-



356 II. ZITATE UND DIALOGE

schung.« (— Vidura zu Dhrtarastra)

b
Jemand, der nicht selbstbeherrscht ist, wird immer von Elend heimgesucht. Es
wird gesagt, dass Selbstbeherrschung in allen vier Lebensstinden das beste aller
Geliibde ist.

%k
Durch Vergebung (die nur eine andere Form von Selbstbeherrschung ist) mag
ein selbstbeherrschter Mann sehr leicht unzahlige Regionen des Gliicks erlangen.
Welchen Nutzen hat der Wald? fiir einen selbstbeherrschten Mann? Und welchen
Nutzen hat der Wald fiir jemanden, der nicht selbstbeherrscht ist? Wo ein selbstbe-
herrschter Mann lebt — das ist der Wald, und das ist sogar eine heilige Einsiedelei.

%
Derjenige, der seinen Zorn beherrscht, der die iiblen Reden anderer nicht beach-
tet, der nicht argerlich wird, selbst wenn es einen Grund dafiir gibt, erlangt mit
Sicherheit die vier Objekte (dharma, artha, kama, moksa), fiir die wir leben.

%k

2 d.h. asketisches Leben im Wald



19 Im Boot der Selbstbeherrschung 357

»Derjenige, der sich selbst beherrscht, o Bharata, missachtet niemanden in den
drei Welten, noch nicht einmal das gemeinste Lebewesen, geschweige denn diese
Bullen unter den Mannern, die Sohne Pandus.«  (— Krsna zu Duryodhana)



20 Der Wert der Entsagung

Wenn im Mahabharata von Entsagung gesprochen wird, sind damit im
allgemeinen BuBen, Askese im vanaprastha, der Lebensstand des sannyasa,
Gellbde und andere freiwillig angenommene Harten und Schwierigkeiten
gemeint, die in den Vedas empfohlen werden. Solche Entsagungen flhrten
intelligente Menschen aus, um Loslosung von der Welt und Erkenntnis der
Absoluten Wahrheit zu erlangen. Jemand, der nicht so intelligent war, nahm
Entsagungen auf sich um materieller Ziele willen, z.B. um auf die himmlischen
Planeten erhoben zu werden.

JAdna und tapasya, Wissen und Entsagung - diese beiden laufen parallel
nebeneinander. Durch richtig ausgefiihrte Entsagung wird es maoglich, spirituelles
Wissen zu verstehen und anzuwenden und so die Vollkommenheit zu erreichen,
die nach den Vedas darin besteht, dass man in seiner wesensgemafBen Position
als ewiger Diener Gottes handelt. In diesem reinen Bewusstsein bedeutet



20 Der Wert der Entsagung 359

Entsagung, immer zur Freude des Hochsten Herrn zu handeln, alles in Seinen
Dienst zu stellen und nichts fiir die eigene Sinnenbefriedigung zu benutzen.’
Deshalb ermuntern die Weisen alle Menschen aller varnas und asramas, die
Vedas zu studieren und sich Entsagungen aufzuerlegen.
S
Gewaltlosigkeit, Wahrhaftigkeit, Wohltatigkeit, Mitleid — diese werden von den
Weisen als Entsagung betrachtet und nicht die Auszehrung des Korpers.
S
Jemand, der in den grhasta-asrama eintritt, weil er es als seine Pflicht ansieht und
dabei alle fruchtbringenden Wiinsche aufgibt, ist ein wahrer Entsager (sannyasin)
und nicht der Mann, der sich, sein Heim und seine Familie aufgebend, in den
Wald begibt. Eine Person aber, die unter dem heuchlerischen Mantel der Recht-
schaffenheit darin fehlt, ihre Begierden aufzugeben (selbst wenn sie im Wald lebt),
wird mit den todlichen Fesseln des grimmigen Herrn des Todes gebunden.  (—
Nakula zu Yudhistira)
%

1 Vgl. Bhagavad-Gita 18.49



360 II. ZITATE UND DIALOGE

Die richtige Ausfiihrung dieser ewigen Pflichten: die Verehrung der Devas, das
Studium der Vedas, die Zufriedenstellung der Pitrs wie auch achtungsvolle Dienste
zum spirituellen Meister — dies wird die harteste aller Entsagungen genannt.

b
Entsagung ist das hochste Gut der Lebewesen. Die Wurzel von Entsagung ist
Selbstbeherrschung und Ausgeglichenheit. Durch Entsagung erlangt man alle Din-
ge, die man sich wiinscht. Durch Entsagung erreicht man das Wesen, das das
Universum erschuf.

%
Durch Entsagung erlangt man alles, was man sich nur vorstellen kann. Entsagun-
gen werden sogar hoher eingestuft als die Herrschaft iiber die drei Welten. Durch
richtig ausgefiihrte Entsagung kann man Befreiung erlangen.

%k
Durch Entsagung sind die Rsis befahigt, die Vedas stindig zu studieren. (— Vya-
sa zu Sukadeva)

%k
Entsagungen sind fiir alle bestimmt. Durch Entsagungen gelangt der selbstbe-
herrschte Mann zu den himmlischen Regionen. Durch Entsagung erschuf der



20 Der Wert der Entsagung 361

méchtige Vater aller Lebewesen (Brahma) alle Dinge.?

®
In dieser Welt der Sterblichen wurden Konige und Haushélter, die in hohen Fami-
lien Geburt genommen haben, zu dem, was sie sind, als Folge ihrer Entsagungen
im letzten Leben.

%k
Alles ist durch Entsagung erreichbar. Alles ruht auf Entsagung. Entsagung ist die
Wurzel grof3er Gliickseligkeit. Jene Manner, die ihren Korper aufgeben, nachdem
sie harte Entsagungen auf sich genommen haben, erreichen den Status von Halb-
gottern.  (— Indra zu Smvavati, die Entsagungen auf sich genommen hatte, um ihn
zum Gemahl zu bekommen)

%
Wissen ist das Merkmal von Entsagung. Deshalb sollte ein intelligenter Mensch
Entsagung iiben mit dem Ziel, sich Wissen anzueignen. Der Mann, der Entsagung
iibt und Wissen besitzt, der alle Dualitaten als auch Krankheit, Alter und Tod

2 Brahma nahm 100 himmlische Jahre tapasya auf sich, bevor er die Welt erschaffen
konnte.



362 II. ZITATE UND DIALOGE

transzendiert, erreicht das hochste Ziel. = (— Brahma)

%
Die Wurzel aller Aneignung ist Entsagung. Was immer schwierig zu erlangen,
zu erlernen, zu besiegen und zu durchbrechen ist, kann durch Entsagung er-
reicht werden, denn Entsagung ist unaufhaltsam. Jemand, der sich mit Alkohol
berauscht, jemand, der einen Brahmana totet, jemand, der stiehlt und jemand, der
einen Embryo totet, kann von dieser Siinde durch richtig ausgefiihrte Entsagung
(BulRe) gereinigt werden.  (— Brahma)



21 In groBer Gefahr

Vidura sagte: »Es war einmal ein Brahmana, der durch eine Wildnis wanderte.
Eines Tages geriet er in einen grofen undurchquerbaren Wald voller Raubtiere.
Uberall gab es Lowen, Elefanten und andere Tiere, die alle laut briillten. Der Wald
war so furchtbar anzuschauen, dass Yama selbst dort Angst bekommen hitte. Das
Herz des Brahmana wurde schwer beim Anblick des Waldes. Seine Haare standen
ihm zu Berge und noch andere Zeichen der Furcht manifestierten sich bei ihm.
Nachdem er den Wald betreten hatte, rannte er hierhin und dorthin und schaute
sich in alle Richtungen um nach jemandem, der ihm Schutz gewdhren konnte.
Da er den gral3lichen Tieren entkommen wollte, rannte er erschreckt drauflos,
aber es gelang ihm nicht, groReren Abstand von ihnen zu gewinnen. Dann sah
er, dass der Wald von einem Netz umgeben war, und dass eine schreckliche Frau
mit ausgestreckten Armen ihn erwartete. Dieser grol3e Wald war auch von vielen
fiinfkopfigen Schlangen umgeben, Schlangen von furchtbarer Gestalt, die so grof3



364 II. ZITATE UND DIALOGE

wie Felsen waren und bis zum Himmel reichten.

Im Wald gab es eine Fallgrube, die mit vielen harten und unnachgiebigen
Schlingpflanzen und Krautern bedeckt war. Der Brahmana fiel in diese Grube und
verhedderte sich mit den Fiien in den Schlingpflanzen und hing dort mit dem
Kopf nach unten. Wahrend er in dieser Stellung verharrte, iiberkam ihn noch an-
deres Ungliick. Er sah auf dem Boden der Grube eine riesige Schlange. Er sah auch
einen Elefanten mit sechs Képfen und zwolf Beinen sich der Grube nihern. Uber
den Zweigen eines Baumes, der am Rande der Grube stand, summten viele ge-
fahrlich aussehende Bienen, die damit beschaftigt waren, den Honig zu trinken,
den sie aus ihren Waben holten, in die sie in groRer Zahl schwirrten. Stindig
versuchten sie, den Honig zu bekommen, der allen Kreaturen so sii} schmeckt,
und den besonders Kinder mogen. Der Honig tropfte fortwdhrend herunter. Der
Brahmana hatte gro3en Durst und trank in der Grube héngend diese herunterfal-
lenden Honigtropfen. In dieser leidvollen Situation Honig trinkend konnte sein
Durst dennoch nicht geloscht werden. Unbefriedigt verlangte er nach mehr.

Selbst in dieser Situation verlor er nicht seine Anhaftung an seinen Korper.
Selbst dort hatte der Mann noch die Hoffnung, mit dem Leben davonzukommen.
Einige schwarze und weife Ratten waren damit beschiftigt, die Wurzeln des Bau-



21 In grofSer Gefahr 365

mes zu durchnagen. Er war von den Raubtieren bedroht, von der Schlange auf
dem Grund der Grube, von der schrecklichen Frau am Waldrand, von dem Ele-
fanten, der sich der Grube ndherte, vom Fall des Baumes durch das Nagen der
Ratten und zuletzt von den fliegenden Bienen, die den herunterfallenden Honig
schlecken wollten. In dieser misslichen Lage verbrachte er seine Zeit in der Wild-
nis und verlor zu keiner Zeit die Hoffnung, sein Leben zu verldngern.«

Dhrtarastra sagte: »Bitte erkldre mir die Bedeutung dieses Gleichnisses, o du,
der du grof3e Weisheit besitzt.«

Vidura erkléarte: »Mit der Wildnis ist die ganze Welt gemeint. Der undurchdring-
bare Wald ist die begrenzte Sphéare des eigenen Lebens. Die Raubtiere sind die
Krankheiten, denen wir ausgesetzt sind. Die schreckliche Frau am Waldrand steht
fiir das Alter, das Schonheit und Ausstrahlung des Korpers zerstort. Die Grube
steht fiir den Korper oder den physischen Rahmen des verkorperten Lebewesens.
Die riesige Schlange auf dem Grund der Grube ist die alleszerstorende Zeit. Die
Lianen, zwischen denen der Mann hangt, reprasentieren den Wunsch zu leben, der
von allen Lebewesen gehegt wird. Der sechskopfige Elefant steht fiir das Jahr. Sei-
ne sechs Kopfe reprasentieren die sechs Jahreszeiten (in Indien) und seine zwolf
Beine die zwolf Monate. Die weif3en und die schwarzen Ratten, die die Wurzel des



366 II. ZITATE UND DIALOGE

Baumes durchnagen, sind die Tage und Néchte, die stindig die Lebensdauer aller
Lebewesen verkiirzen. Die Bienen reprasentieren unsere Wiinsche. Die zahllosen
herunterfallenden Honigtropfen sind die Freuden, die durch Sinnenbefriedigung
gewonnen werden und an die die Menschen so sehr angehaftet sind. Die Weisen
verstehen den Lauf des Lebens in dieser Weise. Durch dieses Wissen gelingt es
ihnen, die Fesseln wiederholter verkorperter Existenz zu durchschneiden.«*

1 Was die vielen fiinfkopfigen Schlangen, die den Wald umgeben, reprasentieren, wird
von Vidura leider nicht erklart.



28 Die Herrlichkeit des Mahabharata

Den Abschluss des zweiten Teils dieses Buches bilden Zitate, die das
Mahabharata ruhmen und die Segnungen verkunden, die diejenigen erhalten, die
dieses Werk horen bzw. lesen oder anderen erzahlen.

Die Siinden, die wir tdglich mit unseren Sinnen und unserem Geist begehen -
bewusst oder unbewusst —, werden alle zerstort, wenn man das Mahabharata hort.
(— VaiSampayana zu Janamejaya)

b
Das Mahabharata ist genauso eine Mine voller Edelsteine wie das weite Meer oder

der Berg Meru.

ok
Jemand, der das hochste Gut erreichen will, sollte das Bharata mit grof3er Auf-
merksamkeit horen. Man sollte jeden Tag aus dem Mahabharata horen. Man sollte



28 Die Herrlichkeit des Mahabharata 415

die Herrlichkeit des Bharata jeden Tag preisen. Das Bharata ist siindenreinigend
und heilig. Das Bharata ist das hochste Ziel. Das Bharata ist die beste aller Schrif-
ten. Man erlangt Befreiung durch das Bharata.

®
Jemand, der die Herrlichkeit des Mahabharata, der Erde, der Kuh, der Gottin
Sarasvati, der Brahmanas und KesSavas verkiindet, muss niemals Leid ertragen.

R
In den Vedas, dem Ramdyana und dem heiligen Bharata wird Hari am Anfang, in
der Mitte und am Ende besungen. Jemand, der das hochste Ziel erreichen will,
sollte aus Schriften horen, in denen hervorragende Aussagen iiber Visnu gemacht
werden. Diese Abhandlung ist heiligend. Sie ist mit allen religiosen Friichten aus-
gestattet.

%k
Jemand, der Wohlstand anstrebt, sollte diese Abhandlung horen. Alle Stinden wer-
den durch das Anhoren (bzw. Lesen) des Bharata zerstort wie Dunkelheit von der
aufgehenden Sonne. Jemand, der Visnu hingegeben ist, erlangt durch das Horen
des Bharata die Friichte, die man durch das Horen der achtzehn Puranas erlangt.
Frauen, die sich Kinder wiinschen, sollten das horen, was den Ruhm Visnus ver-



416 II. ZITATE UND DIALOGE

breitet. Jemand, der das Bharata hort oder es anderen vortragt, wird von allen
Siinden gereinigt und gelangt schlieRlich in das Reich Visnus. Ein solcher Mann
errettet seine Ahnen bis zur elften Generation.

b
Das Mahabharata ist eine Quelle des Wissens. Es umfasst die vier Vedas und wird
in allen drei Welten gelehrt.

%k
Das Studium des Mahabharata ist eine fromme Handlung. Derjenige, der auch nur
eine Zeile eines Verses mit Vertrauen liest, hat alle seine Siinden zerstort.  (—
Stita Gosvami)

b
Der gelehrte Mann, der diesen Veda' anderen erzihlt, erlangt grofen Gewinn.
Dies mag sogar die Siinde des Totens eines Embryos oder dhnlich schwere Siin-
den zerstoren. Der Mann, der mit Achtung und Vertrauen taglich diesem heiligen
Werk Gehor schenkt, erlangt langes Leben, Beriihmtheit und wird nach dem Tod

1 Es gibt vier Vedas: Rg-, Sama-, Yajur- and Atharva-Veda. Das Mahabharata wird als der
fiinfte Veda betrachtet.



28 Die Herrlichkeit des Mahabharata 417

zu den himmlischen Planeten erhoben.

b
Als einst die Halbgotter das Bharata auf eine Schale einer Waage und die vier
Vedas auf die andere legten, um herauszufinden, welches schwerer wiegt, zeigte
es sich, dass das erstere schwerer wog. Von diesem Zeitpunkt an wurde es das
Mahabharata (»das grof3e Bharata«) genannt. Weil der Inhalt von schwerwiegen-
derer Bedeutung ist, wird es Mahabharata genannt. Jemand, der seine Bedeutung
kennt, wird von allen Siinden befreit.

%
Jemand, der die vier Vedas mit all ihren Arigas und Upanisaden kennt, aber nicht
diese Geschichte (das Mahabharata), kann nicht als weise angesehen werden.

%
Diejenigen, die dieser Geschichte zugehort haben, konnen es nicht ertragen, etwas
anderes zu horen, genauso wie man es nicht ertragen kann, das Krachzen von
Krahen zu horen, wenn man einmal den siif3en Ruf des ménnlichen Kokila-Vogels
gehort hat.

b
Wie die drei Welten aus den fiinf Elementen hervorgehen, so entspringen die



418 II. ZITATE UND DIALOGE

Inspirationen aller wahren Poeten aus diesem hervorragenden Werk. Alle Poeten
lieben das Mahabharata wie Diener ihre Meister von hoher Geburt lieben.

%k
Diese heilige Geschichte erweckt im Herzen des Horers das Verlangen nach Be-
freiung.

%k
Wie siindhaft auch immer eine Person sein mag, wenn sie diese Geschichte hort,
entkommt sie all ihren Siinden wie die Sonne Rahu entkommt (wenn die Sonnen-
finsternis voriiber ist).

S
Jemand, der diese heilige Geschichte immer wieder hort, gewinnt Reinheit des
Herzens. Das Gliick, das man erlangt, wenn man zu den himmlischen Planeten
erhoben wird, ist kaum vergleichbar mit dem Gliick, das man durch das Horen
dieser Geschichte erlangt.

%k
Jemand, der einem anderen eine Kopie des Mahabharata gibt, weil er darum
gebeten wurde, gibt in der Tat die ganze Erde mit ihren Ozeanen.



Geschichten, die die Weisen erzahlen



Im dritten Teil dieses Buches findet der Leser Geschichten aus alter Zeit, die von ver-
schiedenen Weisen den Pandavas oder Duryodhana oder anderen Personen zur Beleh-
rung oder zum Trost etc. erzahlt werden. Manche der Geschichten klingen zu phantas-
tisch und fabelhaft, um wahr zu sein. Aber darauf kommt es nicht wirklich an. Es geht
um die Vermittlung von spirituellem Wissen, von Wissen, das unbedingt nutzlich und
gllickverheiBend ist fur den Empfanger. Zum besseren Verstandnis der Themen, die in
den Stories behandelt werden, empfiehlt es sich, zuvor Teil Il studiert zu haben.

Indra sagte: yWabhrlich, aufgrund deiner Seelenstdrke bist du heute unbewegt in
der Not. Welche Person wiirde noch Vertrauen in seinen Korper oder die Objekte
des Verlangens setzen, nachdem sie die Fliichtigkeit aller Dinge im Universum
erkannt hat? Wie du weifs auch ich, dass das Universum nicht ewig ist und dass
es im Feuer der Zeit brennt. Jeder wird von der Zeit heimgesucht. Alle Dinge
werden in der Pfanne der Zeit gebraten.«

— aus »Balis Gleichmut«



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld

Yudhisthira sagte: »Hast du, o Grol3vater, jemals einen Menschen gesehen oder
von ihm gehort, der wieder lebendig wurde, nachdem er vom Tod iiberwaltigt
worden war?«

Bhisma antwortete: »Hore diese Geschichte, die sich in Naimisaranya zutrug.
Einst bekam ein Brahmana nach grof3en Schwierigkeiten einen Sohn mit groen
Augen. Aber schon nach wenigen Jahren starb der Sohn an einer Kinderkrankheit.
Die Eltern und Verwandten gingen mit dem Kind auf den Armen laut klagend zum
Krematorium. Dort wurde das tote Kind von einem zum anderen gereicht, und
jeder driickte es an seine Brust. Bei der Erinnerung an die sii3e Stimme und die
gebrochenen Worte ihres Lieblings wurden sie noch bekiimmerter und begannen
bitterlich zu weinen und brachten es nicht fertig, das tote Kind auf den Boden zu
legen.

Ein Geier wurde durch ihr Klagen herbeigerufen und sagte folgende Worte



578 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

zu ihnen: ‘Geht fort und zaudert nicht, die ihr nur ein Kind aufgeben miisst. An
diesem Platz sind im Laufe der Zeit schon tausende von Ménnern und Frauen
von ihren Verwandten zuriickgelassen worden. Seht nur, das ganze Universum
ist Wohl und Weh unterworfen. Verbindung und Trennung wechseln sich ab. Die-
jenigen, die zum Krematorium kommen, um einen toten Verwandten hier zu las-
sen, und diejenigen, die aus Verzweiflung bei diesen toten Korpern sitzen bleiben,
verschwinden selbst aufgrund ihrer eigenen Taten, wenn ihre ihnen zugemessene
Lebenszeit abgelaufen ist. Es hat keinen Nutzen, noch langer in diesem Kremato-
rium herumzulungern, diesem schrecklichen Platz, der voller Geier und Schaka-
le ist, auf dem Haufen von Knochen herumliegen und der jedes Lebewesen mit
Schrecken erfiillt. Ob Freund oder Feind, noch niemals ist jemand zum Leben zu-
riickgekommen, nachdem er einmal von der Macht der Zeit iiberwéltigt worden
ist. Das ist das Schicksal aller Lebewesen. In dieser Welt der Sterblichen muss je-
der, der geboren wurde, sterben. Wer soll einen Toten zum Leben erwecken, der
auf dem Weg ist, den ihm der hochste Zerstorer zugewiesen hat? Die Sonne wird
sich gleich hinter die Asta-Hiigel zuriickziehen. Gebt eure Zuneigung fiir dieses
Kind auf und geht nach Hause.’

Als die Leute diese Worte des Geiers gehort hatten, schien ihr Kummer zu



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 579

vergehen. Sie legten das tote Kind auf den Boden und lenkten ihre Schritte aus
dem Krematorium. In diesem Moment kam ein Schakal, schwarz wie ein Rabe,
aus seiner Hohle und sprach die Leute folgendermallen an: ‘Thr Verwandte die-
ses verstorbenen Kindes habt sicher keine Zuneigung. Die Sonne steht noch am
Himmel, ihr Narren! Gebt euren Gefiihlen ohne Furcht freien Lauf. Die Stunde
ist gliickverhei3end. Dieser Junge mag zum Leben zuriickkommen! Warum wollt
ihr das Kind hier auf dem Krematorium lassen und davongehen mit Herzen aus
Stahl, ohne jedes Gefiihl fiir euren Liebling? Wirklich, ihr habt keine Zuneigung
zu diesem Kind, das euch mit seinen siif3en Worten zu erfreuen pflegte. Seht nur,
welche Zuneigung selbst Vogel und Tiere zu ihren Jungen haben. Wie die Rsis,
die ihre Opfer niemals aus Verlangen nach Gewinn oder Belohnung ausfiihren, so
kiimmern sich die Eltern von Vogeln, Tieren und Insekten mit Zuneigung um ih-
re Kinder, ohne dafiir jemals irgendetwas zu erhalten. Ihre Kinder kiimmern sich
nicht um sie, wenn sie alt sind, und dennoch sind die Eltern traurig, wenn sie
ihre Kleinen nicht mehr sehen. Wo in der Tat ist Zuneigung in Menschen? Bleibt
hier und vergiel3t Trénen fiir diesen Erhalter eures Geschlechts und betrachtet
ihn noch ein bisschen langer mit Zuneigung. Wie konnt ihr einfach so von der
Seite dieses mit Blumengirlanden bekranzten Jungen gehen?’



580 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Als die Leute die Worte des Schakals horten, kamen sie zuriick. Dann sagte
der Geier: ‘Weh, ihr Manner mit schwachem Geist, warum kommt ihr zuriick, be-
wegt von den Worten eines grausamen gemeinen Schakals, der keine Intelligenz
besitzt? Warum klagt ihr fiir diese bewegungslose Verbindung aus fiinf Elemen-
ten, in der die Seele nicht mehr anwesend ist? Warum klagt ihr nicht iiber euer
eigenes Selbst? Fiihrt harte Bufen aus, durch die es euch gelingen mag, euch
von euren Siinden zu reinigen. Durch Buf3en kann alles erreicht werden. Was nut-
zen Klagen? Ungliick wird mit dem Korper geboren. Infolge dieses Ungliicks ist
dieser Junge dahingegangen und hat euch in Kummer gestiirzt. Reichtum, Kiihe,
Gold, wertvolle Edelsteine, Kinder — alles hat seine Wurzeln in Entsagung. Entsa-
gung ist das Resultat von yoga. Das Mal$ an Wohl und Weh, das ein Lebewesen
erfahrt in diesem Leben, ist von den Handlungen friitherer Leben abhéngig. Jeder
wird mit seinem Maf3 an Gliick und Leid geboren. Der Sohn wird nicht fiir die
Taten seines Vaters gebunden und der Vater nicht fiir die Taten seines Sohnes.
Durch die eigenen guten und schlechten Taten gebunden, miissen alle auf dieser
gemeinsamen Stral3e reisen. Fiihrt eure Pflichten aus und vermeidet unredliche
Taten. Verehrt die Brahmanas und die Gotter gebiihrend nach den Richtlinien der
Schriften. Werft Sorge und Trauer von euch und gebt diese elterliche Zuneigung



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 581

auf. Lasst das Kind hier liegen und verlasst jetzt schnell diesen Ort. Der Han-
delnde allein genief3t die guten und schlechten Friichte seiner Taten. Was haben
die Verwandten damit zu tun? Verwandte lassen einen verstorbenen Verwandten
hier und verlassen dann den Platz. Mit Tranen in den Augen gehen sie davon
und ihre Zuneigung zum Toten schwindet dahin. Weise oder dumm, reich oder
arm — jeder wird von der Zeit iiberwaltigt. Was nutzen Klagen? Warum klagt ihr
fiir einen Toten? Die Zeit ist der Herr eines jeden, und seiner eigenen Natur ge-
horchend betrachtet er alle mit gleichen Augen. In der Bliite der Jugend oder in
hilfloser Kindheit, im Alter oder im Leib der Mutter — jeder ist ein Gegenstand
der Verfolgung durch den Tod. Das ist in der Tat der Lauf der Welt.’

Der Schakal sagte: ‘Wehe, die Zuneigung zu eurem verstorbenen Kind und eu-
er Kummer haben sich verringert durch die Worte dieses unintelligenten Geiers!
Seine wohlgewdhlten mit Gleichmut durchsetzten Worte haben euch iiberzeugt,
und nun geht ihr zuriick zur Stadt und gebt eure Zuneigung auf. O weh, ich dach-
te, dass der Kummer, den laut klagende Menschen im Krematorium fiir ein totes
Kind empfinden, dem der Kiihe gleicht, die ihre Kilber verloren haben. Seit heute,
jedoch, verstehe ich, was das Mal3 des Kummers von Menschen ist. Als ich ihre
grolde Zuneigung sah, habe ich selbst Tranen vergiel3en miissen! Es scheint jedoch,



582 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

dass ihre Zuneigung nicht stark ist. Man sollte sich immer aufs Beste bemiihen;
dann erlangt man Erfolg durch Schicksal. Bemiihung und Schicksal vereint erzeu-
gen Friichte. Man sollte sich immer voller Hoffnung bemiihen. Wie kann man
Gliick erlangen durch Verzweiflung? Objekte des Verlangens mogen durch Ent-
schlossenheit gewonnen werden. Warum geht ihr dann so herzlos davon? Wohin
geht ihr? Lasst doch diesen Sohn eurer Lenden, diesen Erhalter eurer Sippe nicht
in dieser Wildnis zuriick. Bleibt hier, bis die Sonne untergegangen ist und das
Zwielicht erscheint. Dann mogt ihr diesen Jungen mit euch nehmen oder bei ihm
bleiben.’

Der Geier sagte: ‘Thr Méanner, ich bin jetzt volle tausend Jahre alt, aber ich
habe noch niemals eine tote Kreatur — mannlich oder weiblich oder doppelge-
schlechtlich — nach dem Tod wieder lebendig werden sehen. Manche sterben in
frither Kindheit, wihrend sie noch auf allen Vieren kriechen, manche in der Ju-
gend und manche im Alter. Das Gliick aller Lebewesen einschlief3lich der Tiere
und Vogel ist unbestdndig. Die Lebensdauer aller beweglichen und unbewegli-
chen Kreaturen ist schon von Geburt an festgelegt. Jeden Tag lassen Menschen
mit bekiimmerten Herzen ihre Frauen und Lieblinge an diesem Platz zuriick. Lasst
diesen leblosen Korper liegen, der steif ist wie ein Stiick Holz. Warum verlasst ihr



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 583

diesen Korper nicht, dessen Leben bereits in einen neuen Korper getreten ist? Eu-
re Zuneigung ist bedeutungslos, und dieses Umarmen des Kindes ist fruchtlos. Er
sieht nicht mit seinen Augen und hort nicht mit seinen Ohren. Lasst ihn hier und
geht unverziiglich fort. Meine Worte mogen euch vielleicht grausam erscheinen,
aber sie sind in Wirklichkeit sehr verniinftig und stehen in direkter Beziehung zur
Religion der Befreiung (moksa). Geht jetzt nach Hause.’

Bewegt von den weisen Worten des Geiers machten sich die Leute bereit, dem
Krematorium den Riicken zu kehren. Kummer verdoppelt sich im Angesicht seines
Objektes und der Erinnerung an seine Taten; dies hatten die Leute verstanden aus
den Worten des Geiers, und so entschlossen sie sich, den Platz zu verlassen.

Gerade zu dieser Zeit kam mit schnellen Schritten der Schakal und blickte auf
das tote Kind. Der Schakal sagte: ‘Warum verlasst ihr auf Bitten des Geiers dieses
Kind, das mit Schmuckstiicken geschmiickt ist und das fahig ist, seinen Ahnen den
Opferkuchen darzubringen? Wenn ihr es aufgebt, werden weder eure Zuneigung
noch diese jammerlichen Klagen zu einem Ende kommen. Stattdessen wird sich
euer Kummer noch vergrofdern. Man sagt, dass das tote Kind eines Brahmanas
wieder lebendig wurde, nachdem Sri Ramacandra einen Siidra namens Sambuka



584 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

getotet und Rechtschaffenheit wieder hergestellt hatte.! In dhnlicher Weise starb
der Sohn des koniglichen Weisen Sveta vorzeitig. Aber dem Monarchen gelang es,
das Kind durch seine Tugendhaftigkeit wieder zu beleben. In gleicher Weise mag
vielleicht ein Weiser oder ein Gott deinen Wunsch erfiillen und euch sein Mitleid
erzeigen, die ihr so herzzerreilend weint.’

Nach diesen Worten des Schakals lenkten die von Kummer iiberwaltigten Leute

1 Wihrend $ri Ramacandras Herrschaft in Ayodhya gab es keinen vorzeitigen Tod in sei-
nem Konigreich. Es geschah jedoch, dass eines Tages ein Brahmana zum Hofe Ramacan-
dras kam und sich iiber den verfriihten Tod seines Sohnes beklagte. Sri Rama begann sofort
nach der Ursache zu forschen. Es wurde vermutet, dass irgendeine siindhafte Handlung in
irgendeinem Winkel Ayodhyas den Tod verursacht hétte. Sehr bald entdeckte Rama einen
Stidra namens Sambuka, der in einem tiefen Wald asketische Entsagungen auf sich nahm.
Der Konig trennte ihm sofort den Kopf vom Leib, da der Siidra kein Recht hatte, dies zu
tun. Sobald Rechtschaffenheit wiederhergestellt war im Lande, wurde der Brahmanajunge
wieder lebendig. Dazu ist noch zu bemerken, dass eine Person, die vom hochsten Herrn
selbst — und Ramacandra ist eine Inkarnation Visnus — getotet wird, Befreiung erlangt.
Dass der Siidra Askese iibte und dass ihm diese Gnade zuteil wurde, lisst schlieRen, dass
er keine gewohnliche Person war.



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 585

ihre Schritte zuriick. Sie nahmen einer nach dem anderen das Kind auf den Schof3
und ergingen sich in reichlichen Klagen. Von ihren Klagen gerufen kam der Gei-
er wieder zu dem Platz und sprach zu ihnen. Er sagte: ‘Warum badet ihr dieses
Kind mit euren Tranen? Warum driickt ihr es mit euren Handen? Auf Befehl des
grimmigen Konigs der Gerechtigkeit (Yamaraja), wurde das Kind in den Schlaf
versetzt, aus dem es kein Erwachen gibt. Jene, die asketische Verdienste besitzen,
jene, die Reichtum besitzen, jene, die grol3e Intelligenz besitzen — in der Tat, alle
unterliegen dem Tod. Und dies hier ist der Platz fiir die Toten. Standig bringen
Verwandte tausende toter Verwandter — jung und alt — hierher. Dass das Kind
zum Leben zuriickkommt, mochtet ihr gerne glauben. Es wird sein Leben nicht
zuriickgewinnen auf Bitten des Schakals. Wenn eine Person einmal gestorben ist
und ihren Korper verlassen hat, wird ihr Korper nicht wieder lebendig. Hunder-
ten von Schakalen wird es in hunderten von Jahren nicht gelingen, durch das
Aufgeben ihrer eigenen Korper das Kind wieder lebendig zu machen. Nur wenn
Rudra, oder Kumara, oder Brahma, oder Visnu ihm eine Segnung gewéahren, kann
der Junge wieder lebendig werden. Weder das Vergiel3en von Tranen, noch lange
Seufzer, noch viel Klagen werden diesen ins Leben zuriickbringen. Ich, der Scha-
kal, ihr alle und alle Verwandten dieses Jungen — wir befinden uns mit all unseren



586 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

religiosen Verdiensten und Siinden auf dem gleichen Pfad, auf dem dieser wan-
delt. Aus diesem Grunde sollte man andere nicht verletzen und Siinde, Falschheit,
harte Worte, und Verhalten, das andere stort, vermeiden. Trachtet bedachtsam
nach Rechtschaffenheit, Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit, Mitleid, Ernsthaftigkeit
und Ehrlichkeit. Diejenigen begehen Siinde, die sich nicht um ihre Vater, Miitter,
Verwandte und Freunde kiimmern, wahrend sie leben. Was konnt ihr tun mit eu-
rem Weinen fiir einen Toten, dessen Augen nicht mehr sehen, und der sich nicht
mehr bewegt?’

Auf diese Worte hin machten sich die Leute von Trauer iiberwaltigt auf den
Weg nach Hause und lief3en den Leichnam auf dem Krematoriumsfeld zuriick.

Der Schakal sagte: ‘O weh, schrecklich ist die Welt der Sterblichen! Kein Lebe-
wesen kann hier entkommen. Und die Lebensdauer eines jeden ist kurz. Geliebte
Freunde verlassen stindig den Schauplatz. Sie ist voller Eitelkeit und Falschheit,
voller Beschuldigungen und iibler Nachrichten. Beim Betrachten dieses Gescheh-
nisses, das Kummer und Schmerz vergrolert, ist mir diese Welt der Menschen
unlieb geworden. O weh, Schande iiber euch, ihr Menschen, die ihr auf des Geiers
Bitten euer Kind verlasst. Thr grausamen Kerle, wie konnt ihr einfach weggehen
und jede elterliche Zuneigung aufgeben, nachdem ihr die Worte eines siindhaften



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 587

Geiers gehort habt? Auf Gliick folgt Leid, und auf Leid folgt Gliick. In dieser Welt,
die von Freude und Leid umbhiillt ist, existiert keines dieser beiden ununterbro-
chen. Ihr Menschen von geringem Verstandnis, wohin geht ihr ohne dieses schone
Kind, diesen Sohn, der ein Schmuckstiick eures Geschlechtes ist? Wahrlich, ich
kann den Gedanken, dass dieses schone Kind lebt, nicht aus meinem Geist ban-
nen. Er wird sicher zum Leben zuriickkommen. Thr, die ihr von Kummer wegen
des toten Kindes betriibt seid, werdet an diesem Tag sicher Gliick erlangen. Ihr
Unverniinftigen, ihr wollt nach Hause gehen und das Kind hier liegen lassen, weil
ihr nur an eure eigene Bequemlichkeit denkt.’

So wurden die Verwandten des verstorbenen Kindes von diesem siindhaften
Schakal, diesem Bewohner des Krematoriums, der jede Nacht auf der Suche nach
Blut umherschlich, mit ansprechenden Worten iiberredet zu bleiben.

Der Geier sagte: ‘Schrecklich ist dieser Platz, diese Wildnis, in der man die
Schreie von Eulen hort, und in der sich Geister, Yaksas und Raksasas herumtrei-
ben. Beendet eure Riten und geht nach Hause. Werft den Leichnam weg und
verschwindet, bevor die Sonne untergeht und bevor die Dunkelheit hereinbricht.
Habichte stof3en ihre schrillen Schreie aus. Schakale heulen furchterregend. Lo-
wen briillen. Die Sonne sinkt. Die Baiume des Krematoriums nehmen eine blauli-



588 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

che Farbe an durch den Rauch der Leichenfeuer. Die fleischfressenden Bewohner
dieses Platzes schreien rasend vor Hunger. All diese schrecklichen Kreaturen, die
diesen furchtbaren Ort heimsuchen, werden euch gar bald angreifen. Ihr befindet
euch in grofBer Gefahr. In der Tat, wenn ihr gegen eure Vernunft, den falschen
und fruchtlosen Worten des Schakals Gehor schenkt, werdet ihr mit Sicherheit
alle zerstort werden.’

Der Schakal sagte: ‘Bleibt wo ihr seid! Solange wie die Sonne scheint, gibt es
selbst in dieser Einode nichts zu befiirchten. Bleibt hoffnungsvoll hier, bis die Son-
ne untergegangen ist. Ergeht euch ohne Furcht in Klagen und fahrt fort damit, das
Kind zuneigungsvoll zu betrachten. Diese Wildnis mag furchtbar erscheinen, aber
es droht euch keine Gefahr. In Wirklichkeit bietet diese Wildnis einen Anblick der
Ruhe und des Friedens. Was sind euch die Worte des Geiers wert? Wenn ihr eu-
ren Verstand verwirren lasst durch seine grausamen und harten Reden, wird euer
Kind niemals wieder lebendig!’

Der Geier sagte dann, dass die Sonne untergegangen sei, und der Schakal sagte,
dass dem nicht so sei. Beide, der Geier und der Schakal, fiihlten die Qualen des
Hungers und redeten deshalb die Leute auf ihre Weise an. Erschopft von Hunger
und Durst machten sie Erorterungen mit Bezug auf die Schriften. Bewegt von den



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 589

siilen Worten des Vogels und des Tieres, die beide Weisheit besalden, wiinschten
die Verwandten einmal zu gehen und ein anderes Mal zu bleiben. Zuletzt warteten
sie dort bitter klagend. Sie wussten nicht, dass das Tier und der Vogel, die beide
geschickt darin waren, ihre eigenen Ziele zu verfolgen, sie nur verwirrt hatten.

Wahrend der Geier und der Schakal noch diskutierten und die Leute ihnen
zuhorten, erschien die grof3e Gottheit Sankara (Siva), von seiner Gemahlin Uma
gedrangt, mit Tranen des Mitleids in den Augen auf dem Platz. Er sagte: ‘Ich
bin Sankara, der Gewihrer von Segnungen.’ Die Menschen warfen sich vor ihm
nieder und erwiderten: ‘Unseres einzigen Kindes beraubt, sind wir alle dem Tod
nahe. Bitte gib uns unser Leben wieder, indem du unseren Sohn lebendig machst.’
Sankara sprengelte etwas Wasser iiber den Leichnam und das Kind wurde wieder
lebendig. Dann verneigten die Menschen sich vor dem Gott und verlief3en, mit
Erfolg gekront, in groRer Freude den Platz. Durch beharrliches Hoffen und feste
Entschlossenheit und die Gnade des grof3en Gottes erhalt man die Friichte seiner
Taten unverziiglich. Noch wahrend die Leute weinten und jammerten, trockneten
ihre Tranen. In kurzer Zeit erhielten sie die Gnade Sankaras, ihr Kummer verflog,
und sie wurden gliicklich.«



590 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

— Santi-Parva, Kap. 153



10 Die Kraft der Treue

Einst gab es einen tugendhaften frommen Konig unter den Madras. Er war stets
den Brahmanas ergeben, grofmiitig und wahrhaftig. Er hatte seine Sinne unter
Kontrolle, und er liebte es, Opfer auszufithren. Er war beim ganzen Volk beliebt.
Der Name des Konigs, dem das Wohl aller Lebewesen am Herzen lag, war ASvapa-
ti. Leider hatte ASvapati keinen Sohn, und als er alt wurde, bekiimmerte ihn dies
sehr. Um Nachkommen zu erhalten, unterwarf er sich dem Brahmacarya-Geliibde
und nahm nur wenig Nahrung zu sich. Er opferte téglich zehntausend Gaben im
Feuer zur Gottin Savitri. Achtzehn Jahre lang folgte er diesen Geliibden, dann
war Savitri mit ihm zufrieden.

Sie erschien in verkorperter Form im Agnihotra-Feuer und sprach die folgen-
den Worte: »Du hast mich erfreut mit deinem Brahmacarya-Leben, deiner Rein-
heit, Selbstbeherrschung und all deinen Bemiihungen und deiner Verehrung! Er-
bitte dir eine Segnung, o Konig. Du solltest jedoch niemals Tugendhaftigkeit miss-



592 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

achten.«

Asvapati sagte: »Um Tugendhaftigkeit zu erlangen, habe ich all dies getan. O
Gottin, mogen mir viele Sohne, meines Geschlechtes wiirdig, geboren werden. Ich
bitte um diese Segnung, o Gottin. Die Zweimalgeborenen haben mir versichert,
dass es hohe Verdienste mit sich bringt, Nachkommen zu haben.«

Savitri erwiderte: »O Konig, deine Absichten waren mir bekannt, und ich habe
mit dem GrofRvater (Brahma) dariiber gesprochen. Durch die Gunst des aus dem
Lotos Geborenen wird dir sehr bald eine hervorragende Tochter geboren werden.
Sei damit zufrieden. Ich sage dir dies im Namen des Grol3vaters.«

Der Konig kehrte in seine Hauptstadt zuriick und nach einiger Zeit wurde seine
alteste Konigin schwanger. Als die Zeit reif war, gebar sie ein lotosaugiges Mad-
chen. Da sie das Madchen durch die Gunst der Gottin Savitri bekommen hatten,
nannten sie es Savitri. Savitri wuchs heran und war schon wie Sri (die Gliicksgot-
tin) selbst. Ihre Taille war schmal und ihre Hiiften breit. Von ihrem Korper ging
ein Glanz wie von Feuer aus, und die Leute, die sie sahen, dachten: ‘Wir haben
eine Gottin gesehen’. Bald erreichte das Madchen ihre Pubertit, und es war Zeit,
sie zu vermahlen. — Aber wegen ihrer starken Energie bat niemand um ihre Hand.

Eines Tages, nachdem Savitri gefastet und gebadet und die Gottheit ihrer Fami-



10 Die Kraft der Treue 593

lie verehrt hatte, begab sie sich zu ihrem hochherzigen Vater. Sie brachte seinen
Fiilen Achtung dar und iiberreichte ihm eine Blume, die der Gottheit geopfert
worden war und stand mit gefalteten Handen an der Seite des Konigs. Der Konig
wurde traurig, als er seine Tochter sah, die die Pubertit erreicht hatte und die in
Schonheit Sri glich, aber von niemandem als Ehefrau begehrt wurde. A$vapati sag-
te: »Tochter, die Zeit ist gekommen, um dich einem Manne zu geben. Jedoch fragt
niemand nach dir. Suche dir deshalb selbst einen Ehemann, der dir in Tugenden
gleicht. Hore, was ich die Zweimalgeborenen habe sagen horen: ‘Der Vater, der
seine Tochter nicht vermihlt, kommt zu Unehren. Und der Ehemann, der seine
Frau nicht kennt, wahrend sie in ihrer Pubertit ist, kommt zu Unehren. Und der
Sohn, der seine Mutter nicht beschiitzt, wenn ihr Ehemann tot ist, wird auch von
Schande iiberkommen.” Mit diesen Worten im Herzen suche dir einen Ehemann.
Handle in solcher Weise, dass wir nicht von den Gottern getadelt werden.«

Beschdmt verneigte sich die demiitige Jungfrau zu ihres Vaters Fiilen. Dann
bestieg sie einen goldenen Wagen und fuhr, begleitet von den alten Ratgebern
des Konigs, zu den entziickenden asramas der koniglichen Weisen. Sie verehrte
diese Rsis und suchte dann in allen Waldern die Besten der Zweimalgeborenen
auf und verteilte Reichtum an sie.



594 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Eines Tages, als der Konig mit Narada Muni in Gesprache vertieft im Palast
saf, erschien Savitri, begleitet von den alten Ratgebern vor ihnen. Sie verneigte
sich vor beiden. Narada fragte den Konig: »Wo ist deine Tochter gewesen und
was hat sie getan? Warum vermahlst du sie nicht, da sie im Pubertétsalter ist?«

Asvapati sagte: »Aus diesem Grund habe ich sie fortgeschickt, und nun ist sie
zuriickgekehrt. Hore von ihr selbst, o himmlischer Heiliger, wen sie zu ihrem
Gemahl erwahlt hat.«

Savitri sagte: »Unter den Chalvas gab es einen tugendhaften Konig namens Dy-
umatsena. Es begab sich, dass er im Laufe der Zeit erblindete. Und dieser Konig
hatte einen einzigen Sohn. Ein alter Feind des Konigs nutzte das Missgeschick Dy-
umatsenas und beraubte ihn seines Konigreichs. Daraufhin ging der Konig mit sei-
ner Frau, die ein Kind an ihrer Brust trug, in den Wald. Der Konig begann Bul3en
und Harten auf sich zu nehmen. Sein Sohn wuchs im Wald zu einem stattlichen
Jiingling heran. Ihn habe ich in meinem Herzen als meinen Herrn angenommen.«

Bei diesen Worten sagte Narada: »Wehe, o Konig, Savitri hat einen grof3en
Fehler begangen, da sie Satyavan als ihren Herrn erkoren hat, obwohl sie ihn
nicht kennt. Weil der Vater wahrhaftig in der Rede ist und auch die Mutter, haben
die Brahmanas das Kind Satyavan (»der Wahrhaftige«) genannt.«



10 Die Kraft der Treue 595

»Ist Prinz Satyavan seinem Vater und seiner Mutter ergeben? Besitzt er Intelli-
genz, Energie und Starke, Vergebung und Mut?«, fragte der Konig.

Narada erwiderte: »In Energie gleicht Satyavan der Sonne, in Weisheit Brhas-
pati. Er ist tapfer wie Indra und vergebend wie die Erde selbst.«

Asvapati sagte dann: »Ist Prinz Satyavan den Brahmanas ergeben? Ist er freizii-
gig im Spenden? Ist er grof3miitig und wohlgeformt?«

Narada sagte: »Im Geben von Spenden gleicht Dyumatsenas Sohn Konig Ran-
tideva. In seiner Hingabe zu den Brahmanas gleicht er Sivi, dem Sohn Usinaras.
In Grofmut gleicht er Yayati und in der Schonheit dem Mond oder einem der
AS$vinis. Er ist selbstbeherrscht, demiitig, tapfer und wahrhaftig, duldsam und be-
scheiden.«

Asvapati sagte: »O verehrungswiirdiger Heiliger, du sagst, dass Satyavan mit
allen Tugenden ausgestattet ist. Sag mir nun, was seine Fehler sind, wenn er wel-
che hat.«

»Er hat nur einen Fehler, der alle seine Tugenden iiberwiegt, erwiderte Narada.
Dieser Fehler kann selbst durch die gro3ten Anstrengungen nicht beseitigt wer-
den. Er hat nur einen einzigen Fehler: von heute an in einem Jahr wird Satyavan



596 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

seinen Korper aufgeben.«!

Als der Konig diese Worte des Weisen horte, sagte er zu seiner Tochter: »Komm,
o Savitri, erwahle einen anderen zu deinem Herrn. Satyavans Tage sind gezéhlt.«

Bei diesen Worten ihres Vaters sagte Savitri: »Der Tod kommt nur einmal, eine
Tochter wird nur einmal weggegeben, und nur einmal sagt eine Person ‘ich gebe
dies’. Diese drei Dinge finden nur einmal statt. In der Tat, mit kurzem oder langem
Leben - ich habe meinen Gemahl erwahlt. Ein zweites Mal werde ich nicht wahlen.
Zuerst denkt man iiber eine Sache nach, dann spricht man dariiber und dann setzt
man sie in die Tat um. Dafiir bin ich ein Beispiel.«

Narada sagte dann: »O Bester aller Manner, nichts kann deine Tochter von
ihrem Entschluss abbringen. Keine andere Person besitzt solche Tugenden wie
Satyavan. Die Vermahlung deiner Tochter mit Satyavan wird deshalb von mir
gebilligt.«

Asvapati erwiderte: »Was du gesagt hast, o Ehrwiirdiger, sollte niemals miss-
achtet werden, denn deine Worte sind wahrhaftig, und du bist mein ewiger Meis-
ter.«

1 Durch seine spirituelle Vollkommenheit konnte Narada die Zukunft Satyavans sehen.



10 Die Kraft der Treue 597

Dann verschwand Narada in den Himmel,? und der Konig begann, Vorbereitun-
gen fiir die Hochzeit zu treffen. An einem gliickverheil3enden Tag begab er sich
zusammen mit allen alten Brahmanas und rtvijas® und Priestern in den Wald zum
asrama des koniglichen Weisen Dyumatsena. Er nédherte sich dem blinden Konig
zu Ful} gefolgt von den Zweimalgeborenen. Der rajarsi sald auf einer KuSagras-
matte unter einem Salabaum. Nachdem Asvapati den Konig gebiihrend verehrt
hatte, stellte er sich vor. Dyumatsena bot seinem Gast einen Sitz an, reichte ihm
arghya und schenkte ihm eine Kuh und fragte ihn dann nach seinem Begehr.

Asvapati sagte: »O koniglicher Weiser, dieses schone Madchen ist meine Toch-
ter Savitri. Nimm sie bitte entsprechend den Gebrauchen unserer Kaste als deine
Schwiegertochter an.«

Dyumatsena sagte: »Unseres Konigreichs beraubt, wohnen wir jetzt im Wald

2 Narada ist ein besonderer himmlischer Rsi, der jederzeit nach seinem Belieben an jedem
Ort des Universums erscheinen kann und der sogar Vaikuntha, das spirituelle Konigreich
Gottes jenseits der materiellen Welt, betreten kann. Er ist sozusagen ein transzendentaler
Raumfahrer.

3 Priester, die bei Opfern eine bestimmte Aufgabe erfiillen.



598 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

und leben wie Asketen. Deine Tochter verdient es nicht, im Wald zu leben. Wie
soll sie denn die Hérten eines solchen Lebens ertragen?«

Asvapati erwiderte: »Meine Tochter weil3 genauso wie ich, dass Gliick und
Leid kommen und gehen. Diese Worte, die du gebraucht hast, sind bei jeman-
dem wie mir nicht angebracht. Ich habe mich aus Freundschaft vor dir verneigt.
Es geziemt sich deshalb nicht fiir dich, meine Hoffnung zu zerstoren. Wir sind
gleichwertig und sollten uns verbiinden. Nimm deshalb meine Tochter als deine
Schwiegertochter und die Gemahlin Satyavans, an.«

Dyumasena sagte: »Ich wollte mich schon frither mit dir verbiinden, bevor ich
meines Konigreichs beraubt wurde. Deshalb mag dieser Wunsch heute in Erfiil-
lung gehen. Du bist mir in der Tat ein willkommener Gast.«

Dann lie3en die beiden Konige alle Zweimalgeborenen der Siedeleien des Wal-
des zusammenkommen, um an der Hochzeit teilzunehmen. Nachdem Asvapati
seine Tochter zusammen mit vielen schonen Kleidern und kostbaren Schmuck-
stiicken weggegeben hatte, machte er sich in groer Freude auf den Heimweg.
Und Satyavan war sehr froh, eine Frau bekommen zu haben, die alle Tugenden
besald, wahrend Savitri ebenfalls hocherfreut war, den Ehemann ihres Herzens
bekommen zu haben. Als ihr Vater abgereist war, legte sie allen Schmuck ab und



10 Die Kraft der Treue 599

kleidete sich in Baumrinde. Und wegen ihrer Dienste und Tugenden, ihrer Sanft-
heit und Selbstbeherrschung war jeder mit ihr zufrieden. Thre Schwiegermutter
war mit ihr zufrieden, weil Savitri ihr diente und sie kleidete und schmiickte, und
ihr Schwiegervater war mit ihr zufrieden, weil sie ihn wie einen Gott verehrte und
den Drang der Zunge beherrschte. Sie erfreute ihren Gatten durch ihre honigsii-
Ben Worte, ihre Geschicklichkeit in jeder Arbeit, ihre geistige Ausgeglichenheit
und ihre Liebe zu ihm. So nahm sie fiir einige Zeit im asrama dieser frommen
Menschen asketische Héarten auf sich. Aber die Worte Naradas waren im Geist
der besorgten Savitri Tag und Nacht gegenwartig.

Sie zdhlte die Tage und am vierten Tag vor dem Todestag Satyavans begann sie
ein Geliibde auszufiihren, bei dem man drei Tage keine Nahrung zu sich nimmt.
Als der alte Konig von ihrem Geliibde horte, wurde er sehr besorgt und sprach
zu ihr die folgenden Worte: »Dieses Geliibde, o Tochter eines Konigs, ist aufderst
hart, denn es ist extrem schwierig, drei Tage und Nachte lang zu fasten.«

Savitri antwortete: »Sei unbesorgt, o Vater. Ich werde dieses Geliibde ausfiih-
ren. Ich versichere dir, dass ich diese Aufgabe mit Entschlossenheit und Ausdauer
auf mich genommen habe, und Ausdauer und Entschlossenheit sind die Ursache
erfolgreich beendeter Geliibde.«



600 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Dyumatsena sagte: »In keiner Weise kann ich dich von der Ausfiihrung dieses
Geliibdes abhalten. Jemand wie ich sollte dich vielmehr ermutigen, das Fasten
nicht zu brechen.«

Die Nacht vor Satyavans Tod verbrachte Savitri in grof3er Pein. Als die Sonne
aufgegangen war, fiihrte sie ihre Morgenriten aus, opferte Gaben im Feuer und
dachte all die Zeit ‘heute ist der Tag’. Dann verneigte sie sich vor ihrem Schwie-
gervater und ihrer Schwiegermutter und allen dlteren Brahmanas. Und fiir das
Wohlergehen Savitris sprachen alle Asketen dieses Ortes die Segnung aus, dass
sie niemals Witwe werden moge. Savitri nahm diese Worte an, indem sie in Ge-
danken sagte, ‘sei es so’.

Ihr Schwiegervater und ihre Schwiegermutter sprachen dann zu Savitri, die
ruhig in einer Ecke sal3, die folgenden Worte: »Du hast dein Geliibde ausgefiihrt.
Die Zeit ist gegkommen, ein Mahl zu dir zu nehmen.«

Savitri sagte: »Ich werde erst essen, wenn die Sonne untergeht. Das ist mein
Entschluss und mein Geliibde.«

Als sie gesprochen hatte, nahm Satyavan seine Axt und wollte in den Wald ge-
hen. Und Savitri sagte zu ihrem Gemahl: »Geh nicht allein. Ich will dich begleiten.
Ich kann es nicht ertragen, von dir getrennt zu sein.«



10 Die Kraft der Treue 601

Satyavan sagte: »Du bist nie zuvor im Wald gewesen. Und die Waldpfade sind
schwer zu begehen. Aul3erdem bist du geschwacht durch dein Geliibde. Wie willst
du also fahig sein, mich zu Ful} zu begleiten?«

Savitri erwiderte: »Das Fasten hat mich nicht erschopft. Ich empfinde keine
Schwiéche, und ich habe mich entschlossen zu gehen. Bitte bringe mich nicht
davon ab.«

Darauf sagte Satyavan: »Wenn du gehen willst, werde ich dir diesen Wunsch
erfiillen. Frage aber erst meine Eltern um Erlaubnis, damit ich keines Fehlers
schuldig werde.«

Nachdem Savitri von ihren Schwiegereltern die Erlaubnis erhalten hatte, Sa-
tyavan begleiten zu diirfen, verliel3 sie mit ihm den asrama. Sie kamen durch
bildhaft schone Walder, in denen Pfauen umherspazierten. Und Satyavan sagte
zu seiner lieben Gemahlin: Sieh nur diese bliihenden Badume {iiberall und diese
heiligen Fliisse mit ihren klaren Stromungen. Aber Savitris Herz war schwer, und
sie beobachtete — stets der Worte Naradas gedenkend und in Erwartung der To-
desstunde ihres Gemahls — alle seine Bewegungen.

Satyavan begann dann, Aste zu zerhacken und geriet bald ins Schwitzen. Sein
Kopf schmerzte, und er sagte zu seiner geliebten Frau: »O Savitri, aufgrund dieser



602 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

schweren Arbeit schmerzt mein Kopf und all meine Glieder sind schwer. Ich habe
das Gefiihl, als ob mein Kopf von hundert Lanzen durchbohrt wird. Ich muss mich
ein Weilchen hinlegen, denn ich habe keine Kraft mehr zu stehen.«

Savitri setzte sich schnell und legte den Kopf ihres Gemahls auf ihren Schof3.
Im nichsten Moment sah sie eine in ein rotes Gewand gekleidete Person mit ei-
nem Diadem. Ihr Korper war riesig und leuchtete wie die Sonne. Er hatte eine
dunkle Hautfarbe und rote Augen und trug in einer Hand eine Schlinge. Er war
schrecklich anzusehen. Er stand neben Satyavan und schaute ihn unentwegt an.
Und als Savitri ihn sah, legte sie den Kopf ihres Gemahls vorsichtig auf den Boden,
stand auf und sprach mit wehleidiger Stimme: »Deiner iibermenschlichen Form
nach zu urteilen, bist du ein Gott. O Bester der Gotter, sag mir bitte, wer du bist
und was du vorhast, wenn es nicht ungebiihrend ist, dich danach zu fragen.«

Die Gestalt antwortete: »O Savitri, du bist deinem Gemahl hingegeben, und du
besitzt asketische Verdienste. Deshalb rede ich mit dir. Wisse, dass ich Yama bin.
Die Lebensfrist deines Herrn Satyavan ist abgelaufen. Ich werde ihn deshalb mit
dieser Schlinge binden. Dies ist mein Auftrag.«

Der Herr der Pitrs begann dann, ihr alles iiber seine Absichten zu erklaren.
Er sagte: »Dieser Prinz besitzt Tugenden und religiose Verdienste. Er verdient es



10 Die Kraft der Treue 603

nicht, von meinen Schergen hinweggeholt zu werden. Deshalb bin ich personlich
gekommen.«*

Yamaraja zog dann eine Person von der Grof3e eines Daumens aus dem Kor-
per Satyavans, band sie mit seiner Schlinge und zog in siidlicher Richtung davon.
Uberwaltigt von Schmerz, folgte Savitri ihm. Yama rief ihr zu: »Kehr um, o Savi-
tri, und fithre die Verbrennungsriten deines Herrn durch. Du bist frei von jeder
Verpflichtung deinem Herrn gegeniiber. Du bist mir so weit gefolgt wie moglich.«

Savitri erwiderte: »Ob mein Gemahl gebunden fortgeschleppt wird, oder ob er
aus eigenem Willen geht, ich folge ihm. Das ist der ewige Brauch. Durch die Kraft
meiner Askese, meiner Achtung vor allen mir iibergeordneten Personen, meiner
Hingabe zu meinem Herrn, meiner Geliibde und auch deiner Gunst, ist mein Gang
unbehindert. Die Weisen haben erklart, dass man Freundschaft mit jemandem
schlief3t, wenn man nur sieben Schritte mit ihm zusammen geht. Aufgrund dieser
Freundschaft mit dir, werde ich dir etwas sagen. Hore mir bitte zu. Diejenigen, die

4 Normalerweise iibertragt Yamaraja solche Auftrage seinen Dienern. Aber da Satyavan
ein besonders tugendhafter Mensch war und auferdem eine besonders treue Frau besaf3,
erschien er personlich.



604 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

nicht selbstbeherrscht sind, erlangen keine religiosen Verdienste als brahmacaris,
grhastas, vanaprasthas oder sannyasins. Wahres Wissen ist die Essenz religioser
Verdienste. Die Weisen betrachten deshalb religiose Verdienste als das Beste aller
Dinge und nicht das Durchlaufen der vier Lebensstinde. Durch das Praktizieren
nur eines der vier Lebensstinde (asramas) haben wir wahre Verdienste erlangt,
und deshalb trachten wir nicht nach einem Leben im dritten oder vierten Stand.«

Als Yamaraja diese Worte horte, sagte er: »Geh zuriick! Deine verniinftigen
Worte haben mich erfreut. Erbitte dir eine Segnung! Aul3er dem Leben deines
Gatten kann ich dir alles geben, was du wiinschst.«

Savitri sagte: »Gib meinem blinden Schwiegervater, der, seines Konigreichs
beraubt, ein Leben der Askese im Wald fiihrt, sein Augenlicht zuriick und mach
ihn stark wie Feuer oder wie die Sonne.«

Yama sagte: »O schone Dame, ich gewahre dir diese Segnung. Wie du es gesagt
hast, so soll es sein. Aber kehre jetzt um. Du bist miide und erschopft von der
langen Reise.«

Savitri erwiderte: »Welche Erschopfung kann ich fiihlen in der Gegenwart mei-
nes Gemahls? Das Los meines Gemahls ist sicherlich auch mein Los. Wo du mei-
nen Gemahl hintragst, da gehe ich hin. O Oberhaupt der Himmlischen, hore mich



10 Die Kraft der Treue 605

noch einmal an: Nur ein Moment der Gemeinschaft mit den Frommen ist hochst
wiinschenswert; Freundschaft mit ihnen ist es noch mehr. Und Umgang mit den
Tugendhaften kann niemals fruchtlos sein. Deshalb sollte man in der Gemein-
schaft von Rechtschaffenen leben.«

Yamaraja sagte: »Die Worte, die du gesprochen hast, enthalten niitzliche Unter-
weisungen, erfreuen das Herz und vermehren selbst die Weisheit eines Gelehrten.
Erbitte dir deshalb, o edle Dame, eine Segnung auf3er dem Leben Satyavans.«

Savitri sagte: »Vor einiger Zeit verlor mein Schwiegervater sein Konigreich.
Moge dieser Monarch sein Reich zuriickbekommen. Und mége dieser mir Uber-
geordnete niemals seine Pflichten aufgeben.«

Dann sagte Yama: »Der Konig wird bald sein Reich zuriickerlangen. Er wird
auch niemals von seinen Pflichten abweichen. So habe ich, o Tochter eines Konigs,
deinen Wunsch erfiillt. Kehr nun um. Nimm keine weiteren Schwierigkeiten auf
dich.«

Savitri sagte: »Du beschréankst alle Lebewesen durch deine Verordnungen, und
durch deine Verordnungen fiihrst du sie hinweg, nicht durch deinen eigenen Wil-



606 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

len. Deshalb, o Goéttlicher, nennen dich die Leute Yama.® Bitte vernimm die Wor-
te, die ich dir sage: Die ewige Pflicht aller Guten anderen Lebewesen gegeniiber
ist, sie niemals — weder in Gedanken noch in Worten oder Taten — zu verletzen,
sondern Mitleid mit ihnen zu haben. In dieser Welt besitzen die Menschen keine
Hingabe und kein Wissen in dieser Hinsicht. Die Guten jedoch erweisen selbst
ihren Feinden Barmherzigkeit, wenn sie ihren Schutz suchen.«

Yama sagte: »Deine Worte sind wie Wasser fiir eine durstige Seele. Erbitte dir
deshalb erneut eine Segnung auller dem Leben Satyavans.«

Auf diese Worte antwortete Savitri: »Mein Vater hat keine Sohne. Dass er ein-
hundert Sohne zeugen moge, die sein Geschlecht fortfiihren, ist die dritte Seg-
nung, die ich erbitte.«

Yamaraja erwiderte: »O gesegnete Dame, dein Vater wird hundert vortreffliche
Sohne bekommen, die die Dynastie deines Vaters fortfiihren werden. Nun, da dein
Wunsch erfiillt ist, kehre um. Du bist weit genug gegangen.«

Savitri sagte: »An der Seite meines Gemabhls bin ich mir nicht iiber die Lange
des Weges bewusst, den ich gegangen bin. Mein Geist mochte sogar noch weiter

5 yama bedeutet »Beschrankung«, »Regulierung«



10 Die Kraft der Treue 607

gehen. Hore noch einmal meinen Worten zu, wahrend du voranschreitest. Du bist
der méchtige Sohn Vivasvats,® deshalb nennen die Weisen dich Vaivasvata. Und
weil du die Lebewesen gerecht richtest, wirst du der Herr der Gerechtigkeit ge-
nannt. Noch nicht einmal in sein eigenes Selbst setzt man so viel Vertrauen wie
in die Rechtschaffenen. Deshalb wiinscht sich jeder im besonderen enge Gemein-
schaft mit den Rechtschaffenen. Giite des Herzens allein erweckt das Vertrauen
aller Lebewesen. Und deshalb setzen die Lebewesen ihr Vertrauen besonders in
die Rechtschaffenen.«

Diese Worte vernehmend antwortete Yamaraja: »Die Worte, die du gesprochen
hast, o schone Dame, habe ich niemals zuvor von irgendjemand anderem gehort.
Ich bin hocherfreut iiber deine Rede. Nimm eine vierte Segnung an — auller dem
Leben Satyavans — und gehe dann nach Hause.«

Savitri sagte: »Aus Satyavans Lenden sollen mir hundert vortreffliche S6hne
gezeugt werden. Dies ist mein vierter Wunsch.«

Yama erwiderte: »Du sollst, o edle Dame, hundert starke Sohne bekommen,
die dir grol3e Freude bereiten werden. Geh jetzt zuriick, o Tochter eines Konigs.

6 Vivasvat oder Vivasvan ist ein anderer Name Siiryas, des Sonnengottes.



608 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Du bist bereits zu weit gegangen.«

Savitri sagte: »Die Rechtschaffenen iiben sich stets in Tugendhaftigkeit. Und
die Gemeinschaft der Frommen mit den Frommen ist niemals fruchtlos. Auch er-
wartet den Frommen von den Frommen keine Gefahr. Und wahrlich, es sind die
Rechtschaffenen, die durch ihre Wahrhaftigkeit dafiir sorgen, dass sich die Sonne
am Himmel bewegt. Die Rechtschaffenen erhalten die Erde durch ihre Entsagun-
gen. Von ihnen hangt die Vergangenheit und die Zukunft ab. Deshalb sind die
Rechtschaffenen niemals betriibt in der Gemeinschaft der Rechtschaffenen. Die
Rechtschaffenen fahren damit fort, allen Lebewesen Gutes zu tun, ohne etwas da-
fiir zu erwarten, da sie wissen, dass dies die ewige Tatigkeit der Rechtschaffenen
ist. Ein guter Rat ist niemals verschwendet an die Guten und Tugendhaften. Weder
erleidet das eigene Interesse noch die Wiirde einen Schaden durch das Annehmen
solchen Rates. Oftmals werden die Rechtschaffenen die Beschiitzer aller.«

Yama erwiderte: »Je mehr du solche Worte sprichst, die bedeutungsvoll, honig-
siif3, moralisch und fiir den Geist angenehm sind, desto mehr Achtung empfinde
ich vor dir. O du, die du deinem Herrn so hingegeben bist, bitte um eine unver-
gleichliche Segnung.«

Savitri sagte daraufhin: »O Gewaéhrer von Ehren, die Segnung, die du mir be-



10 Die Kraft der Treue 609

reits gewahrt hast, kann ohne die Vereinigung mit meinem Gemahl nicht offen-
kundig werden. Deshalb bitte ich dich um die Segnung, Satyavan wieder zum
Leben zu erwecken. Ohne meinen Gemahl bin ich wie tot. Ohne meinen Gemahl
wiinsche ich mir keine Freude. Ohne meinen Gemahl strebe ich noch nicht einmal
nach einem Leben auf den himmlischen Planeten. Ohne meinen Gemahl wiinsche
ich keinen Reichtum. Ohne meinen Gemahl mochte ich nicht leben. Du selbst
hast mir diese Segnung gewahrt, einhundert Sohne zu bekommen, und dennoch
schleppst du meinen Gemahl fort.«

»So sei es«, sprach Vivasvatas Sohn Yama und versicherte ihr, dass alle Seg-
nungen in Erfiillung gehen wiirden. Dann begab er sich in sein Reich zuriick, und
Savitri ging zu dem Platz, wo der aschgraue Leichnam Satyavans lag. Sie setz-
te sich nieder und legte seinen Kopf auf ihren Schol3. Satyavan kam wieder zu
Bewusstsein und sie zuneigungsvoll betrachtend wie einer, der von einer Reise
aus einem fremden Land zuriickgekehrt ist, sagte er: »Ich muss lange geschlafen
haben. Warum hast du mich nicht geweckt? Und wo ist diese dunkle Person, die
mich wegschleppte?«

Savitri erwiderte: »O Bulle unter den Mannern, du hast lange geschlafen auf
meinem SchofR. Dieser Ziichtiger aller Lebewesen, der verehrenswerte Yama, ist



610 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

weggegangen. Nun bist du erfrischt, o gesegneter Sohn eines Konigs. Steh auf,
wenn du fahig bist dazu. Siehe, die Nacht ist tief.«

Satyavan erhob sich und sagte: »O Madchen mit schlanker Taille, ich kam hier-
her, um Holz zu machen und fiihlte plotzlich einen heftigen Schmerz in meinem
Kopf. Unfahig noch langer auf den Beinen zu stehen, legte ich mich nieder mit
dem Kopf auf deinem Schof3 und schlief ein. An all dies kann ich mich erinnern.
Dann war es dunkel um mich herum, und ich sah mitten in der Dunkelheit eine
leuchtende Person. Wenn du dariiber Bescheid weil3t, dann sag mir bitte, ob das
ein Traum oder Wirklichkeit war.«

Savitri antwortete: »Die Sonne ist schon lange untergegangen, und die Nacht
ist dunkel. Ich werde dir morgen alles erzahlen. Lass uns jetzt schnell nach Hause
gehen. HOr nur das furchtbare Briillen der wilden Tiere, die durch den nachtlichen
Wald streifen. Das schreckliche Heulen der Schakale lasst mein Herz in Furcht
erzittern.«

Satyavan sagte: »Aufgrund der Dunkelheit hat der Wald eine furchterregende
Gestalt angenommen, und du wirst nicht fahig sein, den Weg zu finden.«

Savitri erwiderte: »Wenn du zu schwach bist und nicht gehen kannst, werde
ich ein Feuer entziinden, und wir werden die Nacht hier zusammen verbringen.«



10 Die Kraft der Treue 611

Satyavan begann zu klagen: »O meine armen alten Eltern. Sicher machen sie
sich groe Sorgen um uns. Noch nie bin ich nach der Ddmmerung nach Hause
gekommen. Selbst wenn ich einmal etwas langer wegblieb als gewohnlich, fragte
mein Vater voller Sorge alle Bewohner der Wald-Asramas, ob sie mich gesehen
hatten. Ich bin die Stiitze meines blinden Vaters und meiner alten Mutter. Sie
konnen ohne mich nicht leben. Vorgestern weinten sie die ganze Nacht aus Sorge,
mir konne etwas zustofden. Ich hasse diesen Schlaf, durch den ich meine arme
Mutter und meinen alten Vater in solche Schwierigkeiten gebracht habe. Ich will
sofort zu ihnen. Ich kann ohne sie nicht leben.«

Savitri wischte die Trdnen von Satyavans Augen und sagte: »Wenn ich irgend-
welche religiosen Verdienste erworben habe durch Bulden, Opfer und Spenden,
dann moge diese Nacht meinem Schwiegervater und meiner Schwiegermutter et-
was Gutes bringen.«

Dann legte sie Satyavans linken Arm um ihre Schulter und ihren rechten Arm
um Satyavans Schulter, und sie gingen los. Plotzlich ging der Mond {iiber den
Baumen auf und erhellte den Pfad, den sie gekommen waren. Satyavan war be-
gierig, schnell nach Hause zu seinen Eltern zu kommen, und so stolperten sie im
Mondschein voran.



612 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

In der Zwischenzeit hatte der machtige Dyumatsena sein Augenlicht wieder-
bekommen, und er suchte zusammen mit seiner Frau Saibya iiberall im Wald,
an Fliissen und Seen und bei den asramas der Brahmanas nach Satyavan und Sa-
vitri. Wann immer sie ein Gerdusch horten, blieben sie stehen in der Hoffnung,
Satyavan kame zuriick. Sie liefen umher wie Verriickte. Ihre Fiil3e waren von Dor-
nen zerstochen und bluteten, und ihre Kleider waren zerrissen. Dann versammel-
ten sich alle Brahmanas,” um sie und trosteten sie und brachten sie nach Hause.
Obwohl die Zweimalgeborenen ihnen viele Geschichten aus vergangenen Zeiten
erzahlten, fingen die beiden nach einer Weile an zu klagen: »O weh, o Sohn, o
Schwiegertochter, wo seid ihr?«

Dann sprach ein wahrhaftiger Brahmana namens Suvarcas: »Wenn man die
Entsagungen, die Selbstbeherrschung und das Benehmen seiner Frau Savitri in
Betracht zieht, kann es keinen Zweifel geben, dass Satyavan lebt.«

Gautama sagte: »Ich habe alle Vedas studiert und habe grol3e asketische Ver-

7 unter ihnen befandens ich auch Gautama, Bharadvaja, Daumya, Mandavya und viele
andere grof3e Personlichkeiten, von denen wir im ersten Teil dieses Buches schon gehort
haben



10 Die Kraft der Treue 613

dienste erlangt. Ich habe brahmacarya praktiziert und Agni und alle meine Hoher-
gestellten zufriedengestellt. Mit beherrschtem Geist habe ich alle Geliibde einge-
halten und manchmal sogar nur von Luft gelebt. Durch die Kraft dieser Askese
kann ich die Taten anderer sehen. Seid deshalb versichert, Satyavan lebt.«

Dann meldete sich sein Schiiler zu Wort. Er sagte: »Worte aus dem Munde
meines Guru konnen niemals unwahr sein. — Satyavan lebt!«

Ein Rsi sagte: »Die gliickverheiRenden Merkmale an Savitris Kérper in Betracht
ziehend, an denen man erkennen kann, dass sie keine Witwenschaft ertragen
muss, kann es keinen Zweifel geben, dass Satyavan lebt.«

Apastamba sagte: »Die Art der Stimmen der Vogel und Tiere, die man in der
Stille des Waldes aus allen Richtungen horen kann und die Tatsache, dass der
Konig sein Augenlicht wiedergewonnen hat, deuten darauf hin, dass Satyavan
lebt.«

Und Dhaumya sagte: »Da dein Sohn mit allen Tugenden geziert ist und da er
von allen geliebt wird und die Merkmale eines langlebigen Menschen besitzt, gibt
es keinen Zweifel, dass er lebt.«

Durch diese Worte der Weisen fiihlte sich das Konigspaar etwas getrostet. Bald
darauf erreichten Satyavan und Savitri gliicklich den asrama. Alle waren hocher-



614 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

freut, sie wiederzusehen, und Gautama sagte zu Satyavan: »Warum bist du so lang
weggeblieben? Deine alten Eltern und wir alle haben uns grof3e Sorgen um euch
gemacht. Erzdhle, was sich zugetragen hat.«

Satyavan erzihlte, wie er plotzlich wahrend des Holzhackens Kopfschmerzen
bekam und so miide wurde, dass er sich hinlegen musste. Savitri berichtete dann
— zum Erstaunen aller — die ganze Geschichte, die sich zugetragen hatte, mit Ya-
maraja und den fiinf Segnungen, die er ihr gewahrt hatte.

Am nichsten Morgen versammelten sich die Brahmanas der Siedelei, nachdem
sie ihre Morgenriten ausgefiihrt hatten, und priesen vor Dyumatsena wieder und
wieder das grof3e Gliick Savitris. Und es begab sich, dass eine Menge Leute aus
Salva bei ihnen eintrafen. Sie erzihlten, dass Dyumatsenas Feind zusammen mit
seinen Freunden und Verbiindeten von seinem eigenen Minister getotet worden
war, und dass das Volk die Riickkehr des Konigs forderte. Sie baten den Konig,
zu seiner Hauptstadt zuriickzukehren und den Thron wieder zu besteigen.

Dyumatsena verehrte die anwesenden Brahmanas und stieg dann in die Kut-
sche, die sie mitgebracht hatten und fuhr mit Saibya und Satyavan und Savitri
nach Salva.

Savitr gebar hundert starke Sohne, die den Ruhm des Salva-Geschlechts ver-



10 Die Kraft der Treue 615

grof3erten und ebenso gab Malavi, ihre Mutter, hundert michtigen Sohnen Geburt.
So errettete Savitrl durch ihre unvergleichliche Treue, ihre Tugendhaftigkeit und
ihre Entsagungen sich selbst, ihren Vater, ihre Mutter, ihren Schwiegervater und
Schwiegermutter und ihren Gemahl aus einer bemitleidenswerten Lage und wur-
de fiir alle die Ursache von grof3em Gliick.

— Vana-Parva, Kap. 291-297



16 Astavakras Test

Lange Zeit lebte der Brahmana Astavakra, der Ausfiihrung strenger Bul3en hinge-
geben, allein in seiner Einsiedelei im tiefen Wald. Eines Tages begab es sich, dass
der Rsi Vadanya mit seiner Tochter Suprabha am asrama Astavakras voriiberging.
Suprabhas Schonheit fand nicht ihresgleichen auf Erden, und in Tugenden, Wiir-
de, Benehmen und Gebaren war sie allen Madchen iiberlegen. Mit einem einzigen
Blick ihrer groRen dunklen Augen stahl sie das Herz des Asketen wie ein bliithen-
der Hain im Friihling das Herz des Betrachters stiehlt. Astavakra entschloss sich
kurzerhand, dieses Madchen zu heiraten und bat Vadanya um die Hand seiner
Tochter.

Der Rsi sagte: »Ich werde dir meine Tochter geben. Du musst aber zuerst eine
Reise zum heiligen Norden unternehmen. Dort wirst du viele wunderbare Dinge
sehen.«

Astavakra sprach: »Bitte erzahl mir, was ich in jener Region sehen werde. Ich



674 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

bin bereit auszufiihren, was du mir auferlegst.«

Vadanya erwiderte: »Nachdem du das Himavat-Gebirge iiberquert hast, wirst
du zum Reich Kuberas, des Herrn der Schétze, gelangen. Danach wirst du das
Plateau sehen, auf dem Rudra residiert. Es ist bevolkert von Siddhas und Caranas.
Die Gefihrten Mahadevas und auch Pisacas, die alle verschiedene Korperformen
haben, wohnen dort. Sie lieben es zu tanzen und dabei auf Instrumenten aus
Messing zu spielen. Ich habe gehort, dass dieser liebliche Ort auf den Bergen
der Lieblingsplatz der grofen Gottheit ist. Mahadeva (Siva) ist dort immer ge-
genwartig, zusammen mit seinen Gefdhrten. Die Gottin Uma nahm dort schwere
Entsagungen auf sich, um den dreidugigen Rudra als ihren Gemahl zu bekommen.
Deshalb ist dieser Ort beiden sehr lieb. Wenn du dann immer weiter nach Nor-
den gehst, gelangst du zu einem wunderschonen bezaubernden Wald, der aus der
Ferne einer Masse dunkelblauer Wolken gleicht. In diesem Wald wirst du eine
Asketin treffen, die so schon ist wie Sri selbst. Du solltest sie gebiihrend verehren.
Wenn du zuriickgekommen sein wirst, kannst du meine Tochter als deine Gemah-
lin nach Hause fithren. Wenn du damit einverstanden bist, dann brich jetzt auf
und tu, was ich dir gesagt habe.«

Astavakra sagte: »Sei es so. Ich tue, was du verlangst. Stehe auch du zu deinem



16 Astavakras Test 675

Wort, o rechtschaffener Rsi.«

Der ehrwiirdige Astavakra machte sich dann auf den Weg nach Norden. Nach
vielen Tagen erreichte er endlich die Berge des Himavat. In einem der schonen
tirthas des heiligen Flusses Bahuda nahm er ein Bad, brachte den Devas Wasser-
opfer dar und legte sich dann auf einem Haufen Ku$a-Gras nieder. Am nachsten
Morgen fiihrte er wieder seine Waschungen im heiligen Fluss aus und entfachte
dann sein Homa-Feuer und verehrte es, indem er viele erstklassige mantras aus
den Vedas rezitierte. Dann verehrte er mit angemessenen Riten Rudra und seine
Gattin Uma. Alsdann brach er auf in Richtung Kailasa. Er sah den Mandakini und
erreichte schliel3lich den gepriesenen Nalini. An diesem wunderschonen See vol-
ler Lotosse wurde der Rsi von allen Yaksas, die den See bewachten, willkommen
geheillen und geehrt. Er brachte den furchtbar tapferen Yaksas seinerseits Ehrbie-
tungen dar und bat sie, ihrem Konig, Vaisravana, ohne Verzogerung von seiner
Ankunft zu berichten.

Dies ist nicht notig, denn unser Herr, Kubera, ist bereits auf dem Weg hierher,
um dich zu begriilden, sagten die Yaksas.

Dann erschien der Herr der Schitze am Platz und begriif3te den Rsi mit freundli-
chen Worten. Er sprach: »Sei willkommen hier, ehrwiirdiger Brahmana. Was kann



676 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

ich fiir dich tun? Bitte befiehl mir; ich werde zu deiner Zufriedenheit ausfiihren,
was immer du von mir verlangst. Bitte komm mit mir in meinen Palast und amii-
siere dich dort ganz nach deinem Belieben. Dann magst du wieder weiterziehen.«

Kubera nahm den siindlosen Rsi bei der Hand und fiihrte ihn zum Palast. Er
bot ihm einen Sitz an, wusch seine Fiil3e und reichte ihm arghya, den iiblichen
Willkommenstrunk. Nachdem sie beide Platz genommen hatten, setzte sich auch
die Gefolgschaft Vaisravanas, die Yaksas, Gandharvas und Kinneras, angefiihrt von
Manibhadra, nieder. Dann sagte VaiSravana: »Die Apsaras werden jetzt fiir dich
tanzen. Man soll seinen Gast unterhalten und dafiir sorgen, dass er sich wohl-
fiihlt.«

Astavakra erwiderte: »Lass den Tanz beginnen.«

Dann begannen Rambha, Urvas$i, Ruci, Rati, Citra, Sukes$i, Sumukhi und ande-
re schone Apsaras ihren Tanz. Die Gandharvas spielten dazu auf verschiedenen
Musikinstrumenten. Als der Tanz zu Ende war, hatte der Asket unbewusst ein
volles himmlisches Jahr im Reich Kuberas verbracht. Konig Vaisravana wandte
sich mit folgenden Worten an den Rsi: »Seit deiner Ankunft, o gelehrter Brahmana,
ist mehr als ein Jahr verstrichen. Diese Musik und der Tanz, bekannt unter dem
Namen Gandharva, sind Diebe des Herzens und der Zeit. Du bist mein Gast und



16 Astavakras Test 677

deshalb verehrenswert. Befiehl mir. Erfreue dich weiterhin an Musik und Tanz,
oder handle ganz nach deinem Belieben.«

Nach diesen Worten Vaisravanas verabschiedete sich der Rsi von ihm und lenk-
te seine Schritte nordwérts. Er kam am Kailasa, am Mandara, mit dem einst Devas
und Asuras den Milchozean quirlten und auch am golden Berg Meru vorbei. Dann
gelangte Astavakra zu der Region, wo sich Mahadeva als ein einfacher Asket nie-
dergelassen hatte. Der Rsi umkreiste den Ort dreimal mit konzentriertem Geist
und vor Ehrfurcht gebeugtem Haupt und zog dann mit freudvollem Herzen wei-
ter nach Norden. Bald kam er in einen grof3en schonen Wald, der vom Gesang
zahlloser Vogel widerhallte. Es gab dort Blumen und Friichte jeder Jahreszeit. Der
Wanderer kam an wunderschonen Seen und entziickenden Hainen vorbei und er-
reichte schliel3lich eine bezaubernde Siedelei, in der unzahlige Rsis wohnten. Die
Hiigel ringsherum waren verschiedenartig geformt und mit funkelnden Edelstei-
nen bedeckt. Viele schone Kutschen standen herum und {iiberall lagen Haufen
von Juwelen und Edelsteinen. Der Ort lag am Fluss Mandakini, dessen kristallkla-
res Wasser mit Mandarablumen {iiberstreut war. Der goldene Sand des Flussufers
glitzerte im Sonnenlicht. In der Mitte der Siedelei sah er einen goldenen Palast,
der an Schonheit sogar noch Kuberas Palast iibertraf. Astavakra iiberlegte, was er



678 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

jetzt tun sollte.

Er ging zum Tor des Palastes und rief: »Ihr, die ihr hier wohnt, wisset, dass ein
Gast gekommen ist.« Darauf kamen sieben wunderschone, bezaubernde Madchen
aus dem Palast. Jede einzelne, die der Rsi betrachtete, stahl sein Herz. Das Herz
des Weisen verlor allen Gleichmut, und nur unter gro3ten Anstrengungen und
mit Hilfe seiner Weisheit gelang es ihm, sich zu beherrschen.

Dann sagten die edlen Jungfrauen: »Tritt ein, erhabener Rsi«.

Mit Neugierde betrat Astavakra den Palast. Drinnen sah er eine gebrechliche
alte Dame in einem weiflen Gewand. Der Rsi segnete sie mit den Worten: »Moge
es dir gut gehen.« Die alte Dame erwiderte seine Segenswiinsche und bot ihm
einen Sitz an.

Astavakra sagte: »Nur eine Dame, die Weisheit und ein gleichmiitiges Herz
besitzt, mag hierbleiben; alle anderen sollen sich zu ihren Geméachern begeben.«
Daraufhin umkreisten die sieben Jungfrauen den Rsi und verlielen das Zimmer.
Der Rsi redete noch lange mit der alten Dame.

Als es schon dunkel war, sagte er auf einem schonen Bett sitzend zu ihr: »O
gesegnete Dame, es ist schon spét in der Nacht. Leg dich jetzt schlafen.«

Da ihre Unterredung beendet war, begab sich die alte Dame zu ihrem duf3erst



16 Astavakras Test 679

prunkvollen Bett. Bald darauf aber erhob sie sich und ging zum Rsi unter dem
Vorwand, vor Kalte zu zittern. Der gepriesene Rsi hiel3 sie hoflich willkommen.
Die Dame jedoch streckte ihre Arme aus und umarmte ihn zartlich.

Als sie sah, dass der Rsi vollig unbewegt und wie ein lebloses Stiick Holz war,
tat er ihr leid, und sie begann mit ihm zu reden. »Frauen konnen vom anderen
Geschlecht keinen grof3eren Genuss erhalten als sexuellen Genuss. Ich stehe nun
unter dem Einfluss von Verlangen. Deshalb bin ich zu dir gekommen. Befriedige
du mein Verlangen. Sei frohen Mutes, o gelehrter Rsi, und vereinige dich mit mir.
Umarme mich, o Gelehrter, denn ich begehre dich sehr. O Rechtschaffener, genau
diese Vereinigung mit mir ist die hervorragende und wiinschenswerte Belohnung
fiir alle Harten, denen du dich unterzogst. Als ich dich das erste Mal sah, war
ich dir schon zugeneigt. Sei du mir auch zugeneigt. Aller Reichtum, alles, was du
hier siehst, gehort mir. Werde du der Herr iiber all dies und auch Herr iiber mich.
Ich werde dir jeden Wunsch erfiillen. Ich werde dir in jeder Hinsicht gehorsam
sein. Vergniige dich deshalb mit mir in diesem schonen Wald, wie es dir gefallt.
Alle wiinschenswerten Objekte — ob irdisch oder zum Himmel gehoérend — sollen
von uns beiden genossen werden. Wabhrlich, fiir Frauen ist das Zusammensein mit
einer Person des anderen Geschlechtes die kostlichste Frucht des Genusses, die



680 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

wir ernten konnen. Wenn Frauen vom Gott der Liebe gedringt werden, werden sie
sehr launenhaft. Zu einem solchen Zeitpunkt fiihlen sie keine Schmerzen, selbst
wenn sie liber den heil3en Sand einer Wiiste gehen.«

Astavakra sagte: »O gesegnete Dame, ich ndhere mich niemals der Gemahlin
eines anderen. Das Zusammensein mit der Frau eines anderen wird von Perso-
nen, die mit den Schriften vertraut sind, verdammt. Ich bin jeder Art von Genuss
ein Fremder. Wisse, o gesegnete Dame, dass ich heiraten will, um Nachkommen
zu haben. Durch rechtschaffen gezeugte Nachkommen, werde ich zu jenen Re-
gionen der Gliickseligkeit gelangen, die ohne solche Hilfe nicht erreicht werden
konnen. O gute Dame, verstehe, was sich moralisch geziemt und stehe von deinen
Bemiihungen ab.«

Die Dame sagte: »Selbst die Gottheiten des Windes, des Feuers und des Was-
sers oder andere Himmlische sind den Frauen nicht so angenehm wie die Gottheit
lustvollen Verlangens. Wahrlich, Frauen finden groen Genuss in sexueller Verei-
nigung. Unter tausend Frauen oder vielleicht unter hunderttausenden von Frauen,
findet man manchmal nur eine, die ihrem Ehemann ergeben ist. Wenn sie unter
dem Einfluss lustvoller Begierde stehen, kiimmern sie sich nicht um Vater oder
Mutter oder Bruder oder Ehemann, sondern folgen ihrem Verlangen. Wahrlich,



16 Astavakras Test 681

in der Verfolgung dessen, was sie als Gliick ansehen, zerstoren sie ihre Familien,
wie grof3e Fliisse ihre Ufer wegschwemmen. Der Schopfer selbst hat gesagt, dass
eine Frau mit dem Makel ihrer Untreue die ganze Familie zerstort.«

Der Rsi sagte dann: »Bitte hor auf, in dieser Weise zu mir zu sprechen. Verlan-
gen entspringt aus Anziehung. Sag mir, was ich sonst noch fiir dich tun soll.«

Die alte Dame entgegnete: »O Ehrwiirdiger, du wirst noch sehen, ob ich etwas
Anziehendes an mir habe. Bleib noch eine Weile hier, und ich werde mich als in
reichem Maf3e belohnt betrachten.«

Der Rsi versprach’s und die gebrechliche alte Dame betrachtend, begann er,
ernsthaft iiber die Sache nachzudenken. Die Augen dieses Besten aller Brahmanas
konnten nichts Anziehendes am Korper der Dame finden, ganz gleich welchen
Korperteil er auch betrachtete. »Diese Dame ist sicherlich die Gottin dieses Pa-
lastes. Sie wurde wahrscheinlich hésslich gemacht durch einen Fluch. Es ist aber
nicht richtig, sie nach der Ursache ihrer Hasslichkeit zu fragen«, dachte der Rsi.

Den folgenden Tag verbrachte Astavakra in einem besorgten Zustand. Die Da-
me fragte ihn dann: »Welchen Dienst kann ich dir leisten, o Ehrwiirdiger? Sieh,
die Sonne verschwindet schon hinter roten Abendwolken.«

»Bring mir Wasser fiir meine Waschungeng, sagte der Rsi. Nach dem Bad wer-



682 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

de ich mit beherrschtem Geist und beherrschten Sinnen meine Abendgebete spre-
chen.«

Die Dame brachte ein duftendes Ol, mit dem sie den Korper des Rsis — mit
dessen Erlaubnis — sanft massierte. Dann fiihrte sie ihn in einen anderen Raum und
hief3 ihn auf einem neuen, vortrefflichen Sitz Platz nehmen. Mit ihren weichen
Handen wusch sie den Rsi mit lauwarmem Wasser. Der Rsi bemerkte gar nicht,
dass wahrend dieses Vorgangs die ganze Nacht verstrich. Als das Bad beendet war,
sah er im Osten die Sonne aufgehen und war duflerst erstaunt. Er verehrte den
Sonnengott und fragte dann die alte Dame, was er tun solle. Die Dame bereitete
ihm ein Friihstiick, das so kostlich wie amrita schmeckte. Wahrend er ein wenig
al3, verging der ganze Tag und die Nacht brach herein. Die alte Dame bat dann
den Rsi, sich schlafen zu legen. Um Mitternacht erhob sie sich von ihrer Bettstatt
und kam zum Rsi.

Astavakra sagte: »O gesegnete Dame, mein Geist wendet sich ab von sexueller
Vereinigung mit der Frau eines anderen. Verlasse mein Bett. Gesegnet seist du,
bitte lasse ab von deinem Vorhaben.«

So von dem Brahmana durch die Kraft seiner Selbstbeherrschung abgeraten,
erwiderte die Dame: »Ich bin meine eigene Herrin. Du wirst keine Siinde begehen,



16 Astavakras Test 683

wenn du mich annimmst.«

Astavakra sagte: »Frauen konnen niemals ihre eigenen Herrinnen sein. Es ist
die Meinung des Schopfers selbst, dass Frauen niemals unabhingig sein diirfen.«

Die Dame sagte: »O gelehrter Brahmana, ich werde von Verlangen gequalt. Ich
bin dir ergeben. Du begehst eine Siinde, wenn du dich weigerst, mir deine Liebe
zu geben.«

Astavakra sagte: »Verschiedene Fehler reif3en den Mann hinweg, der nach sei-
nem Belieben handelt. Was mich betrifft — ich bin fahig, die Neigungen meines
Geistes zu beherrschen. O gute Dame, geh zuriick zu deinem Bett.«

Die Dame sagte: »Ich verneige mich vor dir. Bitte erweise mir deine Gnade. O
Stindloser, ich werfe mich vor dir nieder. Sei meine Zuflucht. Wenn du tatsiachlich
eine grofle Siinde darin siehst, mit der Frau eines anderen zu verkehren, dann
ergebe ich mich dir. O Zweimalgeborener, heirate mich. Du begehst keine Siinde.
Wisse, dass ich meine eigene Herrin bin. Wenn es darin eine Siinde gibt, will ich
sie allein tragen. Mein Herz ist dir hingegeben. Nimm mich an.«

Astavakra sagte: »Wie kommt es, o gute Dame, dass du deine eigene Herrin
bist? Sag mir den Grund dafiir. Es gibt keine einzige Frau in den drei Welten, die
es verdient, als ihre eigene Herrin betrachtet zu werden. Der Vater beschiitzt die



684 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Frau in ihrer Kindheit; der Ehemann beschiitzt sie in der Jugend und die S6hne
beschiitzen sie im Alter. Frauen konnen niemals unabhéngig sein, so lange sie
leben!«

Die Dame sagte: »Seit meiner Jugend halte ich mich an das Brahmacarya-
Geliibde. Bezweifle dies nicht. Ich bin immer noch eine Jungfrau. Mach mich
zu deiner Frau. O Brahmana, tote diese meine Hingabe zu dir nicht.«

Astavakra sagte: »Wie du mir zugeneigt bist, bin ich dir zugeneigt. Es gibt je-
doch eine Frage, die zuerst geklart werden muss: Handle ich nicht den Wiinschen
des Rsi Vadanya zuwider, wenn ich meiner Neigung nachgehe? Wird dies ein
segensreiches Ende nehmen?« Er dachte: ‘hier ist eine Jungfrau geschmiickt mit
vortrefflichem Geschmeide und in wunderschone Gewander gekleidet. Sie ist au-
Berst schon. Warum war sie so lange von Gebrechlichkeit tiberwaltigt? Jetzt sieht
sie aus wie eine wunderschone Jungfrau. Wer weif3, welche Form sie danach an-
nimmt. Ich werde niemals meine Beherrschung der Begierde und anderer Leiden-
schaften aufgeben, und ich werde niemals abweichen von meiner Zufriedenheit
mit dem, was ich habe. Solche Abweichung ist nicht gut. Ich werde der Wahrheit
treu bleiben.” Dann fragte er die Dame: »Wie war es dir moglich, deine Form zu
verandern? Sag nichts Unwahres. Sag die Wahrheit vor einem Brahmana.«



16 Astavakras Test 685

Die Dame antwortete: »O Bester der Brahmanas, wo immer du verweilen magst
—im Himmel oder auf der Erde - ist dieses Verlangen nach Vereinigung zwischen
den Geschlechtern zu beobachten. Hore nun, o Unfehlbarer, mit gesammelter
Aufmerksamkeit, was ich dir zu sagen habe. Um dich zu testen, habe ich diese
Versuchung ersonnen. O du unfehlbar Tapferer, du hast alle Welten unterworfen,
dadurch, dass du deinen fritheren Entschluss nicht aufgabst. Wisse, dass ich die
Verkorperung des nordlichen Punktes des Kompasses bin. Du hast die Leichtfer-
tigkeit des weiblichen Charakters gesehen. Selbst alte Frauen werden vom Ver-
langen nach sexueller Vereinigung geplagt. Der Grof3vater (Brahma) selbst und
alle Halbgotter mit Indra an der Spitze sind erfreut iiber dich. Der Grund, warum
du hierhergekommen bist, ist mir bekannt. Du wurdest vom Rsi Vadanya herge-
schickt, damit ich dich unterweise. Ich habe dich nun den Wiinschen des Rsis
entsprechend unterwiesen. Du wirst in Sicherheit zuriickkehren. Deine Riickreise
wird nicht anstrengend sein. Du wirst das Mddchen zur Gemahlin bekommen, das
du erwahlt hast. Sie wird dir einen Sohn gebaren. Du gabst mir die beste Antwort
auf meine Bitte. Das Verlangen nach sexueller Vereinigung ist in den drei Welten
nur schwer zu iiberwinden. Der Rsi Vadanya hat mich zuerst erfreut, und um ihn
zu ehren, habe ich dich in dieser Weise unterwiesen.«



686 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Dann bat Astavakra die Dame mit gefalteten Hinden um Erlaubnis, abreisen zu
diirfen. In seiner Einsiedelei angekommen, ruhte er sich eine Weile aus und begab
sich dann zu Vadanya und erzahlte ihm alles, was geschehen war. Vadanya sagte:
»Nimm meine Tochter und heirate sie entsprechend den vorgeschriebenen Riten
unter einer giinstigen Gestirnskonstellation. Du bist der geeignetste Brautigam,
den ich fiir meine Tochter wahlen kann.«

— AnuS$ana-Parva, Kap. 19-21



23 Krsna segnet den Rsi Uttanka

Krsna sagte: »Ich habe meinen Vater schon lange nicht mehr gesehen. Ich mo6chte
ihn wiedersehen, mit deiner Erlaubnis, o Phalguna.« Dhanafijaya erwiderte: »Wir
werden heute von dieser Stadt (Indraprastha) nach Hastinapura aufbrechen. Dort
will ich unseren tugendhaften Koénig (Yudhistira) iiber deine Absicht informieren.
Dann magst du dich zu deiner eigenen Stadt (Dvaraka) begeben.«

Nach diesen Worten befahl Krsna seinem Kutscher Daruka, die Pferde vor sei-
nen Wagen zu spannen. Nach kurzer Zeit teilte Daruka seinem Meister mit: »Mein
Herr, der Wagen steht bereit.«

Dann bestiegen Krsna und der Sohn Pandus den Wagen und die Reise begann.
Waihrend der Fahrt erfreuten die beiden Freunde sich an angenehmen Gespra-
chen. Dhanafijaya richtete noch einmal diese Worte an Vasudeva: »Der Konig
(Yudhisthira) hat durch deine Gnade gesiegt. Alle seine Feinde wurden getotet,
und er hat sein Konigreich zuriickerobert. O Madhustidana (»Toter des Damons



23 Krsna segnet den Rsi Uttarika 749

Madhu), in dir haben die Pandavas einen méchtigen Beschiitzer. Mit dir als unser
Boot haben wir den Kuru-Ozean iiberquert. O du, dessen spielerisches Kunstwerk
das Universum ist, ich erweise dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen. O Seele
des Universums, o Bestes aller Lebewesen im Universum, ich kenne soviel von dir,
wie du mir erlaubst zu kennen. Die Seele einer jeden Kreatur ist ein winziges Teil-
chen von dir. Spielerisch erschaffst, erhaltst und vernichtest du das Universum.
Dieses ganze Universum mit seinen beweglichen und unbeweglichen Lebewesen
ruht auf dir. Du erschufst die Erde und den Himmel. Das fleckenlose Mondlicht ist
dein Lacheln. Die Jahreszeiten sind deine Sinne. Der ruhelose Wind ist dein Atem,
und der ewig existierende Tod ist dein Zorn. Die Gliicksgottin ist deine Gunst.
Du bist die Zufriedenheit der Lebewesen. Du bist ihre Intelligenz, ihre Verge-
bung, ihre Neigungen, ihre Schonheit. Du bist das Universum mit allen beweg-
lichen und unbeweglichen Objekten. Wenn Brahmas Tag zuende ist, bist du es,
was man Zerstorung nennt. Es ist mir nicht moglich, alle deine Eigenschaften auf-
zuzidhlen, selbst wenn ich Jahre damit fortfahren wiirde. Du bist die individuelle
Seele und die Hochste Seele. Ich verneige mich vor dir, o du, der du Augen wie
Lotosbliitenblatter hast. Ich habe von Narada und Devala und dem Inselgebore-
nen (Vyasadeva) und dem Kuru-Altesten (Bhisma) gelernt, dass dieses Universum



750 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

auf dir ruht. Du bist der eine Herr aller Lebewesen. O Siindloser, ich werde aus-
fiihren, was du mich in deiner Gnade gelehrt hast. Durch die Macht deiner Intel-
ligenz zeigtest du uns das Mittel, wie Duryodhana und Karna und der siindhafte
Konig der Sindhus in der Schlacht getétet werden konnten. O Janardana, ich wer-
de Yudhisthira drangen, dich zu entlassen. O Herr, deine Abreise nach Dvaraka
findet meine Zustimmung. Bald wirst du meinen Onkel miitterlicherseits (Vasu-
deva) und den uniiberwindbaren Baladeva und andere Helden der Vrsni-Dynastie
sehen.«

Als sie die Stadt der Elefanten erreicht hatten, betraten sie mit frohlichen Her-
zen den Palast Dhrtarastras. Dort sahen sie Konig Dhrtarastra und Vidura und
Konig Yudhisthira und Bhimasena und die beiden Sohne Madris (Nakula und
Sahadeva) und den unbesiegten Satyaki. Vor Dhrtarastra und Gandhari salen
Pritha (Kunti), Draupadi, Subhadra und die anderen Frauen der Bharatas. Dann
traten die beiden vor den blinden Konig Dhrtarastra, nannten ihre Namen und
beriihrten seine Fiilde. Sie beriihrten auch die Fiil3e Gandharis und Prithas und
Bhimas. Nachdem sie ihrerseits von allen anderen geehrt worden waren und sich
nach dem Wohlergehen eines jeden erkundigt hatten, und es Nacht geworden
war, lie3 Dhrtarastra sie sich in ihre Gemacher zuriickziehen.



23 Krsna segnet den Rsi Uttarika 751

Als die Nacht voriiber war, begaben sich die beiden Helden nach dem Vollzug
der Morgenriten zu Konig Yudhisthira, dem Gerechten. Der méachtige Yudhisthira
sald in der Mitte seiner Minister. Sie setzten sich nieder, nachdem sie vom Konig,
der sehr erfreut war {iiber sie, die Erlaubnis erhalten hatten. Yudhisthira sagte zu
ihnen: »Ihr Helden, ihr Besten der Yadu- und Kuru-Dynastie, mir scheint, dass ihr
beiden etwas auf dem Herzen habt. Sprecht es, ohne zu zogern, aus. Ich werde es
erfiillen.«

Phalguna antwortete demdiitig: »Vasudeva, o Konig, ist lange von zu Hause fort.
Er wiinscht — mit deiner Erlaubnis — seinen Vater zu sehen. Lass ihn bitte zur Stadt
der Anarttas gehen. Es geziemt sich fiir dich, ihm Erlaubnis zu gewahren.«

Yudhisthira sagte: »O Lotosaugiger, gesegnet seist du. O Madhusiidana, reise
heute noch nach Dvaravati, um diesen Besten der Sura-Dynastie zu sehen. Verehre
meinen Onkel miitterlicherseits und auch Baladeva in meinem Namen, wie sie es
verdienen. Denke auch tédglich an mich und auch an Bhima und Phalguna und
Nakula und Sahadeva. Wenn du die Anarttas und deinen Vater und die Vrsnis
gesehen hast, dann komm bitte zu meinem asvamedha-yajfia. Brich also auf und
nimm mit, was immer du magst. Durch deine Gnade, o KeSava, ist diese Erde
unter unsere Herrschaft gekommen und alle Feinde wurden getotet.«



752 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Vasudeva erwiderte: »O Machtiger, alle Juwelen, aller Reichtum und die ganze
Erde gehoren dir allein. Was immer an Reichtum in meinem Reich existiert — du
bist der Besitzer davon.«

Dann bestieg Krsna zusammen mit seiner Schwester Subhadra und Satyaki,
diesem Helden aus Sinis Geschlecht, mit der Erlaubnis Yudhisthiras und Kuntis,
seiner Tante miitterlicherseits, den Wagen, und sie brachen auf nach Dvaraka,
gefolgt von einem langen Zug von Biirgern Hastinapuras. Arjuna und Bhima und
die Zwillinge und Vidura — alle folgten Madhava ein Stiick Weges, umarmten ihn
und kehrten zuriick zur Stadt. Dann fuhr der unbesiegbare Vernichter feindlicher
Massen mit grolder Geschwindigkeit nach der Stadt der Anarttas.

Phalguna folgte Krsna lange mit den Augen. Mit grof3er Miihe wandte er sei-
nen Blick von ihm ab und kehrte um. Der unbesiegbare Krsna lie seinen Blick
ebenfalls lange auf Arjuna ruhen. Wahrend sie fuhren, blies der Wind mit gro-
Ber Kraft vor ihnen und reinigte die Stralde von Sandkornern, Staub und Dornen.
Vasava (Indra) lieR reine duftende Schauer vor dem Triger des Sarnga-Bogens
niedergehen und himmlische Blumen regnen.

Bald kam der méchtige Held in eine Steppe, in der es nur wenig Wasser gab.
Dort sah er den besten aller Asketen, Uttanka, der unmessbare Energie besaf3. Der



23 Krsna segnet den Rsi Uttarika 753

lotosdugige Held verehrte diesen Asketen und wurde dann von ihm verehrt. Vasu-
deva erkundigte sich nach seinem Wohlergehen. Nachdem Uttanka Madhava mit
hoflichen Worten geehrt hatte, sprach er: »O Saurin, hast du einen dauerhaften
Frieden zwischen den Kurus und den Pandavas herstellen konnen, die alle deine
Verwandten sind, o Bester der Vrsni-Dynastie? Werden alle Konige Gliick genie-
Ben in ihren jeweiligen Reichen aufgrund des Friedens, den du herbeigefiihrt
hast? Hat das Vertrauen, das ich immer in dich hatte, Friichte getragen beziiglich
der Kauravas?«

Krsna erwiderte: »Ich versuchte mein Bestes, die Kauravas zur Vernunft zu
bringen. Als es mir durch kein Mittel gelang, eine friedvolle Losung herbeizufiih-
ren, geschah es, dass ihre Verwandten und Familienangehorigen den Tod fanden.
Wie du sicher weil3t, ist es unmoglich, das zu dndern, was durch die Vorsehung
bestimmt worden ist — weder durch Intelligenz noch durch Macht. Die Kauravas
schlugen den Rat Bhismas und Viduras in den Wind. In Kuruksetra kdmpften
sie einer gegen den anderen und wurden Gaste in Yamas Reich. Alle Sohne Dhr-
tarastras mit ihren Kindern, Freunden und Verwandten wurden getotet. Nur die
fiinf Pandavas blieben iibrig.«

Als Uttanka dies horte, wurde er zornig und sagte: »O Krsna, da du — obwohl



754 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

fahig dazu — diese Besten der Kuru-Dynastie, die deine Verwandten waren, nicht
errettet hast, werde ich dich verfluchen. Da du sie nicht mit Gewalt vom Kampf
zuriickgehalten hast, o Toter Madhus, werde ich dich im Zorn verfluchen.«

Vasudeva erwiderte: »O Nachkomme Bhrgus, hore, was ich dir jetzt sage. Nimm
meine Entschuldigung an. O Uttanka, du bist ein Asket. Nachdem du meine Wor-
te, die sich auf die Seele beziehen, gehort hast, magst du mich verfluchen. Kein
Mensch ist fahig, mir zu schaden durch ein paar asketische Verdienste. O Bes-
ter aller Asketen, ich mochte nicht, dass alle deine Bul3en zerstort werden. Du
besitzt ein groRes Mal an Entsagung. Du hast deinen Guru und deine Eltern zu-
friedengestellt. O Bester aller Zweimalgeborenen, ich weil3, dass du die Regeln
des brahmacarya seit deiner Kindheit befolgt hast. Ich wiinsche deshalb nicht, den
Verlust oder die Verminderung deiner asketischen Verdienste herbeizufiihren, die
du mit so viel Pein erworben hast. «

Vasudeva fuhr fort: »Wisse, dass die drei Eigenschaften sattva, rajas und tamas
(Reinheit, Leidenschaft und Dunkelheit) von mir abhingig existieren. Wisse auch,
dass die Rudras und die Vasus aus mir entsprungen sind. In mir sind alle Lebewe-

1 Asketische Verdienste schwinden, wenn der Asket jemanden verflucht.



23 Krsna segnet den Rsi Uttarika 755

sen, und ich existiere in allen. Wisse auch, o Zweimalgeborener, dass alle Daityas,
Yaksas, Gandharvas, Raksasas, Nagas, Apsaras aus mir entstanden sind. Was im-
mer existent und nicht-existent, manifestiert oder unmanifestiert, zerstorbar oder
unzerstorbar genannt wird — von all dem bin ich die Seele. Von allen in den Ve-
das fiir die vier varnas (Gesellschaftsklassen) und die vier asramas (Lebensstidnde)
vorgeschriebenen Pflichten, bin ich die Seele. Es gibt nichts Hoheres als mich, der
ich der ewige Gott der Gotter bin. O Nachkomme Bhrgus, wisse, dass alle Vedas
— von (der Ursilbe, dem Urklang) om ausgehend — mit mir identisch sind. Wis-
se, dass ich der Opferaltar bin; Ich bin der Somasaft, der bei Opfern getrunken
wird; Ich bin das caru, das den Devas geopfert wird; Ich bin das Opfer; Ich bin
die Opferhandlung; Ich bin der Opfernde; und Ich bin havi, die heilige Gabe, die
im Feuer geopfert wird. Ich bin es, den der utgari (Priester) in grof3en Opfern mit
seinen Hymnen preist. Ich bin es, der in allen Buldriten mit gliickverheil3enden
mantras und friedenspendenden Segnungen gepriesen wird. Ich bin der Erbauer
des Universums. Wisse, dass dharma — aus meinem Geist entsprungen — mein al-
tester Sohn ist. Das Wesen meines Geistes ist Erbarmen mit allen Lebewesen. Um
dharma zu beschiitzen mit der Hilfe rechtschaffener Manner, erscheine ich in der
Welt. Ich nehme die Form Visnus, Sivas und Brahmas an. Ich bin der Ursprung



756 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

und die Zerstorung aller Dinge. Ich bin unwandelbar. Ich bin der Zerstorer al-
ler stindhaften Lebewesen. In jedem yuga erscheine ich in verschiedenen Formen,
um Rechtschaffenheit wieder herzustellen und meinen Lebewesen Gutes zu tun.
Wenn ich in meiner menschlichen Gestalt erscheine, handle ich wie ein Mensch.
Ich bat die Kauravas instandig, Frieden zu schlieen. Aber da sie ihres Verstandes
beraubt waren, weigerten sie sich, meine Worte anzunehmen. Ich habe sie alle
gewarnt vor den Folgen ihrer Sturheit. Sie wurden alle in gerechtem Kampf geto-
tet und haben die himmlischen Planeten erreicht. Dariiber besteht kein Zweifel.
Und die Pandavas haben auch groRen Ruhm erlangt.«

Uttanka sagte: »Ich weil3, o Janardana, dass du der Schopfer des Universums
bist. Dieses Wissen, das ich besitze, ist das Ergebnis deiner Gnade. O du, dessen
Ruhm niemals vergeht, mein Herz ist von Frieden und Freude erfiillt, weil es
dir ergeben ist. Wisse, o Bestrafer der Feinde, dass mein Herz nicht mehr langer
geneigt ist, dich zu verfluchen. Wenn ich, o Janardana, auch nur ein wenig deiner
Gunst wiirdig bin, dann zeige mir bitte deine universale Form.«

Zufrieden mit Uttanka zeigte der Herr ihm dieselbe Form, die auch Arjuna auf
dem Schlachtfeld gesehen hatte. Uttanka sah die universale Form Vasudevas, die
mit tausenden von Armen ausgestattet war. Der Glanz dieser Form glich dem von



23 Krsna segnet den Rsi Uttarika 757

tausend Sonnen. Sie fiillte alle Himmelsrichtungen. Sie hatte Gesichter iiberall.
Uttanka war von Erstaunen ergriffen und sagte dann: »O du, dessen Werk das
Universum ist, ich verneige mich vor dir, o Seele des Universums, o Quelle aller
Dinge. Mit deinen Fiif3en bedeckst du die ganze Erde und mit deinem Kopf fiillst
du das Firmament. Das, was zwischen der Erde und dem Firmament liegt, wird
von deinem Bauch ausgefiillt. Deine Arme bedecken jeden Punkt im Umbkreis. Bit-
te ziehe diese hervorragende und unzerstorbare Form wieder zuriick. Ich mochte
dich in deiner urspriinglichen menschlichen Form sehen, die auch ewig ist!«

Govinda sagte dann zu Uttanka: »Erbitte dir eine Segnung.« Doch Uttanka woll-
te keine Segnung. Er sagte: "Dass ich diese Form von dir sehen durfte, ist eine
ausreichende Segnung fiir mich, o Bestes aller Wesen.« Krsna jedoch sagte noch
einmal zu ihm: »Zogere nicht in dieser Angelegenheit. Dies muss getan werden.
Ein Anblick meiner universalen Form kann nicht fruchtlos sein.«

Uttanka sagte: »O Herr, ich muss deinem Willen gehorchen und wiinsche mir
deshalb, Wasser zu haben, wann immer mich danach verlangt. Wasser ist knapp
in dieser Einode.«

Der Hochste Herr zog seine universale Form wieder zuriick und sagte zu Ut-
tanka: »Wann immer du Wasser brauchst, denke an mich!« Nach diesen Worten



758 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

zog er weiter Richtung Dvaraka.

Eines Tages, als der erhabene Uttanka sehr durstig war, dachte er an Krsna,
dessen Ruhm niemals vergeht. Der intelligente Rsi sah dann in der Steppe einen
nackten schmutzigen Jager der Candala-Klasse von einer Meute Hunde umgeben.
Er sah sehr grimmig aus und trug ein Schwert und einen Bogen und Pfeile. Der
Beste der Zweimalgeborenen sah Strome von Wasser aus dem Penis des Jagers
herausfliel3en. Sobald Uttanka an Krsna gedacht hatte, sagte der Jéager lachelnd:
»O Uttanka, hier ist Wasser fiir dich. Ich sehe, dass du durstig bist und fiihle grof3es
Mitleid mit dir.« Der Asket aber war nicht geneigt, dieses Wasser anzunehmen. Er
begann sogar Krsna zu tadeln. Der Jager jedoch sagte mehrmals: »Trink!« Uttanka
lehnte ab und wurde stattdessen sogar zornig. Missachtet von dem hochherzigen
Rsi verschwand der Jager mit seinen Hunden an Ort und Stelle. Uttanka dachte,
Krsna hitte ihn mit der Segnung getauscht.

Bald darauf erschien Krsna vor dem Rsi. Uttanka sagte zu ihm: »O bestes aller
Lebewesen, es war nicht recht von dir, einem Brahmana Wasser in der Form des
Urins eines Jagers anzubieten.«

Janardana beruhigte ihn mit sanften Worten. Er sagte: »Wasser wurde dir in
der richtigen Form angeboten. Aber du konntest es nicht verstehen. Der Trager



23 Krsna segnet den Rsi Uttarika 759

des Donnerkeils, Purandara (Indra), wurde von mir gebeten, zu deinem Nutzen
tatig zu sein. Ich sagte zu ihm: ‘Gib Uttanka Nektar in Form von Wasser.” Das
Oberhaupt der Himmlischen erwiderte: ‘Es ist nicht recht, dass ein Sterblicher
unsterblich werden soll.? Gew#hre Uttanka eine andere Segnung.’ Ich ersuchte
ihn noch einmal, dir Nektar zu geben. Indra sagte dann nachgebend: ‘Wenn ich
ihm Nektar geben soll, werde ich die Form eines Jagers annehmen und dem Nach-
kommen Bhrgus den Nektar in dieser Form geben. Wenn er den Nektar so nicht
annimmt, wird er ihn unter keinen Umstidnden von mir bekommen.’

Nachdem Vasava diese Ubereinkunft mit mir getroffen hatte, erschien er vor
dir verstellt, um dir Nektar zu geben. Du hast ihn jedoch missachtet und fortge-
schickt, weil du einen Candala in ihm sahst. Du hast einen grof3en Fehler gemacht.
Ich bin noch einmal bereit, fiir die Erfiillung deiner Wiinsche zu tun, was in mei-
ner Macht steht. In der Tat, dein Durst soll geloscht werden. An jenen Tagen, o

2 Durch das Trinken von amrta (Nektar) erlangt man ein sehr langes Leben. Gemessen
an menschlicher Lebensdauer scheinen die Devas unsterblich zu sein. Sie bekamen den
»Nektar der Unsterblichkeit« einst von Visnu nach dem Quirlen des Milchozeans (siehe
Srimad-Bhagavatam, 8. Canto)



760 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZAHLEN

Zweimalgeborener, an denen du nach Wasser verlangst, werden Wolken prall mit
Wasser gefiillt iiber dieser Steppe erscheinen. Diese Wolken, o Nachkomme Bhr-
gus, werden dir kostliches Wasser zum Trinken geben. Wahrlich, diese Wolken
werden in der Welt als Uttanka-Wolken bekannt werden.«

Uttanka wurde von Freude erfiillt bei den Worten Krsnas, und bis auf den
heutigen Tag giel3en Uttanka-Wolken Regen auf diirre Steppen.

— Asvamedha-Parva, Kap. 52-55



Anhang



Anleitung zur Aussprache des Sanskrit

Vokale

Die Vokale werden wie folgt ausgespro-
chen:

nicht-diphthongische Vokale

a — wie das a in hat

a — wie das a in haben
i — wie das i in ritten

i — wie das i in Bibel

u — wie das u in Butter
i1 — wie das u in Hut

r — wie das ri in rinnen

diphthongische Vokale

e — wie das e in Eva

ai — wie das ei in weise

o — wie das o in Ohr

au — wie das au in Bauch

m - am Wortende wie das m in Lampe;
im Wortinnern wird der Anusvara m
verschieden ausgesprochen:

— als franzosisch nasalierter Vokal vor
Halbvokalen (z.B. samvat), Zischlauten
(z.B. samsara) und vor dem »h« (z.B.
samhitd = »sanghita«)



Anleitung zur Aussprache des Sanskrit

769

— als Nasal, der zu dem folgenden Ver-
schlufBlaut paldt, z.B. guttural: samkhya
wie »sankhyag, palatal: samjaya wie »sa-
fijaya«, dental: samdhi wie »sandhi, la-
bial: sampatti wie »sampatti«

Konsonanten

Die Konsonanten werden wie folgt aus-
gesprochen:

Gutturale

k — wie im Deutschen
kh - wie in Ekhart

g — wie im Deutschen
gh — wie in wegholen
n — wie in singen

Palatale

¢ — wie das tsch in Tscheche

ch - getrennt wie im eng. staunch-heart
j — wie das dsch in Dschungel

jh — getrennt wie im engl. hedge-hog
il — n vor ¢ (z.B. pafica = »pantscha«)

Alveolare

t — wie in tonen

th — wie in Rathaus
d — wie in dann

dh — wie in Siidhang
n — wie in nehmen

Dentale

t — wie im Deutschen
th — wie in Rathaus
d — wie im Deutschen
dh - wie in Stidhang
n — wie in nehmen



770

ANHANG

Labiale

p — wie im Deutschen
ph — wie im engl. uphill
b — wie im Deutschen
bh - wie in Grobheit

m — wie in Lampe

Semivokale

y — wie j im Deutschen
r — wie in reden (»gerolltes« r)
1 — wie in lieben

Vv — wie w im Deutschen

Sibilante

$ — wie sch in schwarz
s — wie sch in schon
s — wie in fasten

Aspirate

h — wie in helfen

h - tonloses h (wenn h am Ende ei-
nes Wortes steht, wird die vorige Silbe
schwach wiederholt)



Textvertonungen

")) Werde wieder ein Hund
")) Soma fiir die Zwillings-Asvinis

<) Krsna segnet den Rsi Uttanka

Durch Klicken auf das Lautsprechersymbol sollte die Vertonung abgespielt wer-
den, wenn ein Media-Player (z.B. VLC) auf deinem Gerat installiert ist.

Durch Klicken auf einen Titel gelangt man zum entsprechenden Kapitel im
Buch.

(Die Audio-Dateien befinden sich im Ordner audio und konnen natiirlich auch

von dort abgespielt werden.)



Sanskritglossar: Eigennamen

Adityas — zwolf Halbgotter; Séhne von Aditi und Kasyapa (Varuna, Vivasvan,
Mitra, Indra u.a.)

Agastya — ein himmlischer Rsi

Agni - der Halbgott, der iiber das Feuer herrscht. Ein anderer Name Agnis ist Hu-
tasana. Die Gaben, die im Feuer geopfert werden, werden von Agni an jene
Halbgotter weitergeleitet, fiir die das Opfer bestimmt ist. Das Opferfeuer
wird auch als der Mund Visnus bezeichnet, da Visnu der letztliche Geniel3er
aller Opfer ist und die Halbgotter wie Glieder seines Korpers sind.

Amaravati - Residenzstadt des Himmelskonigs Indra



Sanskritglossar: Eigennamen 773

Ambha - wurde zusammen mit ihren beiden Schwestern Ambalika und Ambhika
von Bhisma als Braut fiir Konig Vicitravirya entfiihrt.

Apsaras — Tanzerinnen und Gesellschaftsmadchen auf den himmlischen Plane-
ten

Arjuna - der Drittélteste der fiinf Pandavas; wurde von Indra mit Kunti gezeugt;
der Trager des Gandiva-Bogens. Weitere Namen Arjunas sind: Vibhatsu,
Dhananjaya, Savyasacin, Partha, Vijaya, Phalguna, Jisnu, Kiritin, Svetavaha-
na, Krsna

Asvatthama - maéchtiger Krieger; Sohn Dronacaryas und Krpis
ASvinis (Zwillings-) — die beiden Arzte der Halbgotter und Himmelsbewohner

Asuras - Menschen, die die Oberhoheit Visnus nicht anerkennen und deshalb
als Damonen bezeichnet werden. Machtige Asura-Rassen niederer Planeten
fiihren manchmal Krieg gegen die Suras (Halbgotter oder Devas), welche auf
den himmlischen Planeten wohnend das Universum in Ubereinstimmung
mit dem Willen Visnus verwalten.



774 ANHANG

Balarama - Krsnas édlterer Bruder (bala = spirituelle Starke, rama = Behéltnis
spiritueller Freude)

Bali — Konig der Asuras, der einst die Halbgotter besiegte und das ganze Uni-
versum unter seine Herrschaft brachte, dann aber alles der Personlichkeit

Gottes, Vamanadeva, iibergab und so ein reiner Geweihter des Herrn wur-
de.!

Bhagavan - die Hochste Personlichkeit Gottes, die sechs Fiillen in Vollkommen-
heit besitzt: (1) vollkommene Schonheit, (2) unbegrenzte Stiarke, (3) unbe-
grenzter Ruhm, (4) unbegrenzter Reichtum, (5) vollkommenes Wissen und
(6) vollkommene Entsagung. (Bhaga bedeutet »Fiille, Reichtum, Opulenz«
und van bedeutet »besitzen«.)

Bharadvaja - ein grolder Rsi; Vater von Dronacarya

Bharata - Sohn von Du$manta und Sakuntala; Bharata war ein grofer Konig,

1 Visnu war als ein Bruder Indras erschienen, um der Herrschaft der Damonen ein Ende
zu bereiten. Vgl. Srimad-Bhagvatam 8. Canto, Kap. 15



Sanskritglossar: Eigennamen 775

nach welchem spéater die Erde benannt wurde (Bharata-varsa). In seiner
Dynastie erschien Konig Kuru. Deshalb werden die Kurus auch als Bharatas
bezeichnet.

Bhima - der von Vayu, dem Windgott, gezeugte zweite Sohn Maharaja Pandus
und Konigin Kuntis. Er besal} die Kraft von zehntausend Elefanten und war
der stirkste Keulenkdmpfer seiner Zeit.

Bhisma — der Sohn von Santanu und Ganga; auch »Grof3vater Bhisma« genannt,
weil er zur Zeit der Pandavas das élteste lebende Mitglied der Kuru-Dynastie
war; unterrichtete nach der Schlacht auf seinem Bett aus Pfeilen Konig Yud-
histira iber varnasrama-dharma; grof3er Geweihter des Herrn.

Bhrgu - ein himmlischer Rsi; Sohn Brahmas und Vater von Chyavana Muni

Brahma - das hochste Lebewesen im Universum; wird am Anfang der Schopfung
auf dem Lotos geboren, der aus dem Nabel Visnus sprief3t. Brahma erschafft
auf Anordnung Visnus die Korper der Lebewesen, die Planeten usw. und
wird deshalb als Schopfer bezeichnet. Die Maschinerie der materiellen Na-
tur wird von Brahma erschaffen, von Visnu erhalten und von Siva zerstort.



776 ANHANG

Weil Brahma das alteste Lebewesen im Universum ist, wird er manchmal
als »Groldvater« bezeichnet.

Brhaspati — der spirituelle Meister der Halbgotter
Candra - Halbgott des Mondes; auch Soma genannt
Caranas — die Bewohner des Planeten Caranaloka
Cyavana - ein himmlischer Rsi; ein Sohn von Bhrgu Muni
Daityas — eine Asura-Rasse; siehe: Asuras

Daksa - auch Prajapati, der groRe Erzeuger von Lebewesen, genannt; hatte 50
Tochter; Vater Ditis und Aditis und Vater Satis, die Sri Siva zur Gemahlin
bekam.

Danavas — eine Asura-Rasse; siehe: Asuras

Devas — machtige Lebewesen, die auf hoheren Planeten residieren und verschie-
dene Aufgaben in der Verwaltung des Universums erfiillen und deshalb als
Halbgotter bezeichnet werden.



Sanskritglossar: Eigennamen 777

Dhanafijaya — siehe: Arjuna
Dharma - der Herr der Gerechtigkeit — Name Yama(raja)s

Dhrtarastra — der blinde Konig der Kurus; Vater Duryodhanas; wurde von Vya-
sadeva mit Konigin Ambhika gezeugt, um die Kuru-Dynastie fortzufiihren,
da Ambhikas Gemahl, Konig Vicitravirya schon in jungen Jahren starb. Dhr-
tarastra war ein Bruder Maharaja Pandus und Viduras.

Draupadi — die mit Dhrstadyumna aus dem Feuer geborene Tochter Kénig Drupa-
das; die gemeinsame Gemahlin der fiinf Sohne Pandus. Weitere Namen
sind Pafcali und Krsna. Draupadi war eine Erweiterung der Gliicksgottin,
Laksmidevis.

Drona (Dronacarya) — Sohn des Weisen Bharadvaja; der Waffenlehrer der Panda-
vas und der S6hne Dhrtarastras

Drupada - Konig von Pafcala; Vater von Dhrstadyumna und Draupadi

Dhrstadyumna - der zur Vernichtung Dronacaryas aus dem Feuer geborene Sohn
Konig Drupadas



778 ANHANG

Duryodhana - der stets auf den Reichtum der Pandavas neidische élteste Sohn
des blinden Konigs Dhrtarastra; wurde zur Ursache der Vernichtung der
Kuru-Dynastie. Er wurde am Ende der Schlacht von Kuruksetra von Bhima
in einem Keulenzweikampf getotet.

Duhsasana - der élteste der hundert Briider Duryodhanas

Dvaitavana — ein Waldgebiet zwischen den Fliissen Yamuna und Ganga gelegen,
in welchem die Pandavas einige Jahre ihrer Verbannung verbrachten.

Dvaraka - Krsnas Stadt, in der der Hochste Herr mit 16.108 Koniginnen in eben-
sovielen Paldsten lebte und seinen Vaikuntha-Reichtum entfaltete. Dvaraka
lag etwa 600 Kilometer nordlich von Bombay am Golf von Katsch. Kurz
nachdem Krsna diesen Planeten verlassen hatte, versank durch den Willen
des Hochsten die Stadt im Meer.

Gandhamadana - ein Gebirge nordostlich vom Himalaya und 6stlich vom golde-
nen Berg Meru gelegen.? Yudhistira, seine Briider und Draupadi erwarteten

2 vgl. dazu die Beschreibung von Jambiidvipa im 5. Canto des Srimad-Bhagavatam



Sanskritglossar: Eigennamen 779

dort die Riickkehr Arjunas aus Indras Reich.

Gandhari - die Gemahlin des blinden Konigs Dhrtarastra; Tochter des Konigs
von Gandhara

Gandharvas - die Bewohner des Planeten Gandharva; untergeordnete Halbgot-
ter, die sehr geschickt sind in Musik und Tanz und kriegerische Auseinan-
dersetzungen lieben.

Gandiva - der himmlische in den Farben des Regenbogens schimmernde Bo-
gen Arjunas, den Arjuna von Varuna bekam, bevor er Agni dabei half, den
Kandava-Wald zu verbrennen.

Ganga - 1. der Fluss Ganges; 2. die Personifikation oder Gottheit dieses Flusses.
Garuda - der riesige adlerhafte Vogel, der Visnu als Reittier dient
Ghatotkaca — der Sohn Bhimas und der Raksasi Hidimba

Govinda - »derjenige, der den Kiihen und den Sinnen Freude schenkt« (go — Kii-
he, Sinne, Land; vinda — «einer, der Freude schenkt«); Name der Hochsten
Personlichkeit Gottes, Krsna



780 ANHANG

Hanuman - der grof3te Geweihte der Inkarnation des Hochsten Herrn, die als
$ri Ramacandra bekannt ist; Sohn des Windgottes.

Hari - »derjenige, der alles Ungliickbringende aus dem Herzen fortnimmt«; ein
Name Krsnas

Hastinapura - »Stadt der Elefanten«; die Residenzstadt der Kuru-Konige; Haupt-
stadt der zivilisierten Welt vor 5000 Jahren

Himavat — das Himalaya-Gebirge
Hrsike$a — »der Herr der Sinne«; ein Name Krsnas

Indra - der Konig der Bewohner der himmlischen Planeten; weitere Namen In-
dras sind: Sakra, Purandara.

Indraloka — der Planet, auf welchem Indra residiert

Indraprastha — die Stadt der Pandavas, die Vi§vakarma, der Architekt der Halb-
gotter, in Kandavaprastha erbaute.



Sanskritglossar: Eigennamen 781

Janaka - ein koniglicher Weiser; Herrscher von Mithila; Vater von Sita, der ewi-
gen Gefihrtin Sri Ramacandras

Janamejaya — Sohn Pariksits; vollzog das Schlangenopfer; horte das Mahabhara-
ta von VaiSampayana

Janardana - ein Name Krsnas

Jarasandha - wortl. »zusammengefiigt von der Hexe Jara«; mochtiger Konig von
Maghada, der von Bhima getotet wurde, indem er ihn in der Mitte ausein-
anderriss

Kailasa — das Reich Sivas
Kali — der Herr des Kali-Zeitalters (kali-yuga)
Kamadhenu - siehe: Surabhi

Kamyaka - ein Waldgebiet nordlich von Hastinapura, in welchem die Pandavas
einige Jahre in Verbannung lebten.



782 ANHANG

Kandavaprastha — der Landstrich, den die Pandavas von Dhrtarastra als ihr Ko-
nigreich bekamen

Karna - Konigin Kuntis erster Sohn, gezeugt vom Sonnengott Vivasvan; wurde
von Kunti als Sdugling in einem Korb auf dem Ganges ausgesetzt und von
dem Wagenlenker Adhiratha und seiner Frau Radha gefunden und grol3ge-
zogen; wurde ein Freund Duryodhanas und ein erbitterter Gegner Arjunas.

Kasyapa - ein himmlischer Rsi; Sohn Maricis, des Sohnes Brahmas; heiratete 13
Tochter Daksas; Erzeuger der Adityas, Daityas, Nagas und Rudras.

Kaumodaki — Krsnas Keule
Kesava - ein Name Krsnas

Krpa(acarya) — Sohn des Weisen Saradvat. Seine Schwester Krpi war mit Drona-
carya verheiratet. Krpacarya war ein machtiger Krieger. Er war der Waffen-
lehrer der Kuru-Prinzen bevor Drona kam. Er kimpfte auf Seiten Duryodha-
nas in der Schlacht von Kuruksetra und war einer der wenigen grolden Krie-
ger, die die Schlacht iiberlebten.



Sanskritglossar: Eigennamen 783

Krsna - die urspriingliche Hochste Personlichkeit Gottes, die Ursache aller Ursa-
chen; eine der Bedeutungen des Wortes »Krsna« ist »allanziehend«, weil die
transzendentale Gestalt des Herrn auf alle Lebewesen anziehend wirkt.

Kunti - Schwester von Krsnas Vater Vasudeva; Gemahlin Konig Pandus; Mutter
von Yudhistira, Bhima und Arjuna; auch als Prtha bekannt

Kuruksetra — wortl. »das Feld (ksetra) Kurusg; der heilige Ort, an dem einst Konig
Kuru viele Opfer vollzog und an dem die groRe achtzehn Tage dauernde
Schlacht zwischen den Heeren der Pandavas und der Kauravas stattfand

Kuru - der Begriinder der Kuru-Dynastie

Kus$a-Gras - ein heiliges Gras, aus dem die Brahmanas ihre Sitzmatten herstellten
und das sie auch noch fiir andere religiose Zwecke benutzten

Kubera - der Schatzmeister der Halbgotter; Herr der Yaksas; auch als Vaisravana
bekannt

Laksmi - die Gliicksgottin



784 ANHANG

Lokapalas - die vier »Hiiter« der Welt, die Halbgotter Indra, Vayu, Varuna und
Yama

Madhava - »der Gemahl der Gliicksgotting; ein Name Krsnas
Mahadeva - Name Sivas
Mahesvara — Name Sivas

Manu - Vater der Menschheit; an einem Tag Brahmas (4,32 Mrd. Jahre) erschei-
nen 14 Manus

Maya Danava - der Architekt der Asuras, der nach der Verbrennung des Kandava-
Waldes von Krsna und Agni verfolgt wurde und bei Arjuna Zuflucht suchte
und auf Krsnas Geheil3 die sabha (Versammlungshalle) der Pandavas in In-
draprastha baute

Meru - der goldene Berg im Zentrum des als Bhimandala bekannten Planeten-
systems, zu dem auch die Erde gehort

Nagas — damonische Schlangenart, die auf den unter der Erde befindlichen Pla-
neten wie Nagaloka, Rasatala und Patala leben. Manche von ihnen tragen



Sanskritglossar: Eigennamen 785

Edelsteine auf ihren vielen Hauptern, mit denen sie diese Regionen erleuch-
ten. Sie besitzen mystische Krafte und konnen verschiedene Formen anneh-

men.

Nahusa - Vater des heiligen Konigs Yayati. Nahus$a iibernahm einst in Abwesen-
heit Indras den Posten des Himmelskonigs, wurde aber aufgrund grofRer
Vergehen von himmlischen Brahmanas verflucht, als Python auf der Erde
Geburt zu nehmen. Die Schlange hielt Bhima in ihren Windungen gefangen,
bis Nahusa durch Yudhistira von diesem Fluch befreit wurde.

Naimisaranya - ein heiliger Ort, an welchem Suta Gosvami das Mahabharata
den Weisen angefiihrt von Saunaka Rsi vortrug.

Nakula - der Zweitjlingste der Pandavas; einer der beiden Sohne Madris, die von
den Asvini-Kumaras gezeugt wurden

Narada - himmlischer Rsi, der den Bhakti-Yoga-Pfad iiberall im Universum lehrt;
verfasste das Narada-paricaratra, eine Abhandlung iiber die Verehrung der
transzendentalen Bildgestalten des Herrn; spiritueller Meister Vyasadevas.



786 ANHANG

Nara-Narayana - eine Inkarnation des Herrn, die sich in Bhadarikasrama Entsa-
gungen auferlegt, nur um den Menschen den Weg der Selbstverwirklichung
zu zeigen; wird von Narada Muni verehrt; Arjuna und Krsna sind identisch
mit Nara und Narayana

Narayana - 1. wortl. »derjenige, dessen Ruhestitte das Wasser ist« (Maha-Visnu
auf dem Karana-Ozean, dem Ozean der Ursachen liegend); 2. vierarmige
Erweiterung Krsnas, die auf den spirituellen Vaikuntha-Planeten zusammen
mit Laksmidevi residiert und dort von unzéhligen befreiten Seelen verehrt
wird. Narayana verkorpert Reichtum und Pracht.

Pandavas - die Nachfolger Konig Pandus; die von vier Halbgottern mit Kunti
und Madri, den beiden Frauen Pandus, gezeugt wurden. Pandu konnte we-
gen eines bestimmten Fluches selbst keine Kinder zeugen.

Pandu - Sohn Ambhalikas von Vyasa gezeugt; wurde der Nachfolger Vichitra-
viryas und der Herrscher iiber die Erde; Bruder Dhrtarastras und Viduras

Parasara — grol3er Weiser; der Vater Vyasadevas



Sanskritglossar: Eigennamen 787

Parasurama — Der Sohn des Weisen Jamadagni und seiner Frau Renuka, die
Krieger-Inkarnation des Herrn, vernichtete mehrmals die gesamte degene-
rierte Ksatriya-Rasse der Erde.

Pariksit - Sohn Abhimanyus und Uttaras; wurde von Srngi verflucht, von der
Schlange Taksaka getotet zu werden; horte das Srimad-Bhagavatam in der
Versammlung der Weisen von Sukadeva Gosvami

Partha - siehe: Arjuna

Phalguna - siehe: Arjuna

Pisacas — eine Klasse von Geistern; Gefolgschaft Sri Sivas
Pitrs — Ahnen; Vorviter

Pitrloka - ein Planet unterhalb der Erde, auf den diejenigen gelangen konnen,
die die Pitrs verehren; der Planet Yamarajas, des Herrn des Todes

Pramatthas — geisterhafte Gefolgschaft Sivas

Rahu - ein dunkler Planet, der Sonnen- und Mondfinsternis verursacht



788 ANHANG

Raksasas — menschenartige Lebewesen, die sich hauptsichlich vom Fleisch und
Blut von Menschen und Tieren erndhren und sehr grausam und damonisch
sind. Sie leben auf dem Planeten Raksasaloka. Die Mentalitidt dieser We-
sen ist besonders im kali-yuga auch bei den Menschen auf der Erde haufig
anzutreffen.

Ruru - ein Hirsch; eine Wildart

Sahadeva - der Jiingste der Pandavas; wurde von einem der beiden ASvinis mit
Madri, Pandus zweiter Frau, gezeugt.

Safijaya — Berater, Kutscher und Botschafter Dhrtarastras; Geweihter Krsnas

Sarasvati — 1. ein heiliger Fluss in Indien; 2. die Gottin der Gelehrsamkeit; die
Gemahlin Brahmas, des Schopfers

Satyaki — Held der Vrsni-Dynastie, der mit den Pandavas als einziger grof3er
Krieger auf der Seite der Pandavas die grof3e Schlacht iiberlebte; auch als
Yuyudhana bekannt



Sanskritglossar: Eigennamen 789

Sakuni - Onkel Duryodhanas; Bruder von Dhrtarastras Gemahlin Gandhari; ei-
ner der vier Hauptschurken (neben Duryodhana, Karna und Duhs$asana),
die die Pandavas beseitigen wollten. Sakuni wiirfelte mit falschen Wiirfeln
fiir Duryodhana gegen Yudhistira.

Salya — Onkel der Pandavas und in der Schlacht von Kuruksetra Wagenlenker
Karnas

Samika - ein Brahmana; Vater Srngis

Santanu — Sohn Pratipas; zeugte Bhisma mit Ganga und Citrangada und Vicitra-
virya mit Satyavati

Sarnga-Bogen - Visnus bzw. Krsnas Kampfbogen

Saunaka - ein Rsi, der das Mahabharata in Naimisaranya von Siita Gosvami hor-
te; Sohn Romaharsanas, der von Sri Balarama mit einem Kusagrashalm ge-
totet wurde

Siva - der Halbgott, der die Erscheinungsweise der Unwissenheit (tama-guna)
reprisentiert; in seinen Rudra-Erweiterungen zerstort Siva am Ende von



790 ANHANG

Brahmas Leben das ganze Universum; meditiert standig iiber die Personlich-
keit Gottes Sankarsana; andere Namen sind: Mahesvara, Mahadeva, Rudra,
Sankarsana

Srngi - verfluchte Maharaja Pariksit, innerhalb von sieben Tagen von Taksaka
gebissen zu werden und so den Tod zu finden

Sukadeva - Sohn Vyasadevas; einer der ganz groen Weisen und Gottgeweihten
dieses Universums; sprach das Srimad-Bhagavatam zu Pariksit Maharaja

Siddhas — mit mystischen Kriften ausgestattete hohere Lebewesen; Bewohner
Siddhalokas

Sikhandi - ein Sohn Konig Drupadas; war in seinem letzten Leben eine Frau
(Ambha), die sich geschworen hatte, Bhisma zu toten; wurde in der Schlacht
die Ursache fiir Bhismas Fall

Subhadra - Schwester Krsnas und Gemahlin Arjunas

Sudarsana-cakra — das Feuerrad der Hochsten Personlichkeit Gottes; eine Waffe
Visnus, die die Damonen totet



Sanskritglossar: Eigennamen 791

Surabhi - wunscherfiillende Kuh der spirituellen Planeten; auch auf himml. Pla-
neten anzutreffen; ein anderer Name ist Kamadhenu

Stirya — 1. der Sonnenplanet, 2. ein Name des Sonnengottes

Siita — ein Rsi, der das Mahabharata in Naimisaranya zu den Weisen unter dem
Vorsitz von Saunaka Rsi sprach

Taksaka - ein Naga-Konig; verursachte den Tod Maharaja Pariksits
Uma - die Gemahlin Sivas; andere Namen sind: Parvati, Durga

Uttanka - ein Rsi, der KOnig Janamejaya anspornte, ein Schlangenopfer auszu-
fiihren, um Taksaka zu toten. Der Naga-Konig Taksaka hatte Uttanka einmal
in arge Schwierigkeiten gebracht.

Vaikuntha - das spirituelle Konigreich Gottes

VaiSampayana — Schiiler Vyasadevas; sprach das Mahabharata zu Konig Jana-
mejaya nach dem Schlangenopfer

Vaisravana - siehe: Kubera



792 ANHANG

Vamanadeva — Die Brahmacari-Zwergen-Inkarnation Sri Visnus. Vamanadeva
— auch Upendra genannt — durchmal3 wahrend eines asvamedha-yajfia Bali
Maharajas das ganze Universum mit nur drei Schritten. Diese Begebenheit
wird auch im 8. Canto des Srimad-Bhagavatam ausfiihrlich erzihlt.

Varuna - der Halbgott der Gewasser
Vasistha — ein himmlischer Rsi

Vasudeva - 1. »der Sohn Vasudevas« und 2. »der Allgegenwartige«; ein Name
Krsnas

Vasus — acht Halbgotter, die einmal von Vasistha verflucht wurden, auf der Er-
de Geburt zu nehmen, weil sie seine Kamadhenu (wunscherfiillende Kuh)
gestohlen hatten

Vayu - der Halbgott des Windes; auch als Pavana und Maruta bekannt

Vidura - der intelligente Bruder Dhrtarastras und Pandus, der seinem blinden
Bruder bei der Geburt Duryodhanas riet, dieses Kind im Wald auszusetzen,



Sanskritglossar: Eigennamen 793

und ihm prophezeite, dass Duryodhana andernfalls die Ursache der Zersto-
rung der gesamten Kuru-Dynastie werden wiirde; wurde von Vyasadeva mit
einer Dienstmagd Konig Vicitraviryas gezeugt; ein Geweihter Krsnas

Visnu - »der Alldurchdringende«; vierarmige Erweiterung Krsnas; der Erhalter
des Universums

Visvamitra — ein himmlischer Rsi, der vorher ein Konig war (der Sohn Gadhis)
und durch schwere Entsagungen den Brahmana-Status erlangte

Vivasvan - Name des Sonnengottes

Vyasa — Sohn Parasara Munis und Satyavatis; ermachtigte Inkarnation des Hochs-
ten Herrn; fasste das vedische Wissen in den Schriften Sﬁmad-Bhdgavatam,
Mahabharata, Vedanta-siitra, Puranas und den vier Vedas zusammen

Yadus - die Nachkommen Konig Yadus; Yadu-Dynastie, die Dynastie, in welcher
Krsna erschien; Yadu war einer der fiinf Sohne des gro3en Herrschers Yayati

Yaksas - eine Menschenrasse, die auf dem Yaksaloka genannten Planet lebt



794 ANHANG

Yama(raja) — Herr des Todes, Herr der Gerechtigkeit; bestraft die Siinder nach
dem Tod; residiert auf dem als Pitrloka bekannten Planeten; wird auch Dhar-
ma(raja) genannt

Yamadhutas — die Helfer Yamas, die den Siinder nach dem Tod in seinem fein-
stofflichen Korper zum Herrn des Todes bringen und die Bestrafung ausfiih-
ren

Yamuna - heiliger Fluss in Bharata-varsa (Indien)
Yayati — ein koniglicher Weiser; Sohn Nahusas

Yudhistira - der Alteste der Pandavas; wurde von Yamaraja mit Kunti gezeugt;
Herrscher der Welt nach der Schlacht von Kuruksetra



Sanskritglossar: Begriffe

acarya — wortl. »jemand, der durch sein Beispiel lehrtg; spiritueller Lehrer

agnihotra - ein Feueropfer der Brahmanas, in welchem Visnu in Form des Feuers
verehrt wird

amrta — Nektartrank der Halbgotter, der ihnen Stdrke und langes Leben gewahrt

arghya - Willkommenstrunk, der aus einer Mischung von Joghurt, Honig, Ge-
wiirzen, Butterfett und Wasser besteht

artha — wortl. »Objekt, Ziel«. Eines der vier Prinzipien dharma-artha-kama-moksa.
Streben nach materiellem Gewinn und Verbesserung der Lebensumstédnde;
Erweiterung von Besitz, Reichtum, Einfluss usw., wahrend der Mensch zur



796 ANHANG

gleichen Zeit seine Pflichten im Varnasrama-System erfiillt. Artha wird duch
dharma ermoglicht.

asrama - 1. die vier Lebensstdnde oder spirituellen Unterteilungen der vedischen
Gesellschaft: (1) brahmacarya — Schiilerstand, (2) grhasta — Haushalterstand,
(3) vanaprastha — entsagtes Leben im Wald, (4) sannyasa — Lebensstand
der Entsagung; vollige Losgelostheit von jeglicher materiellen Anhaftung.
2. Wohnstéitte eines Gurus, Rsis oder Heiligen.

astanga-yoga — »der achtgliedrige Yoga-Pfad« bestehend aus yama, niyama, asa-
na, prana-yama, pratyahara, dharana, dhyana, samadhi

asvamedha-yajna — Pferdeopfer

bhakti-yoga — der Yoga-Vorgang, durch den man seine ewige Beziehung zu Gott
durch liebevollen Dienst zum Hochsten Herrn wiedererweckt.

brahmacari - jemand, der im Lebensstand des brahmacarya steht

brahmacarya - sexuelle Enthaltsamkeit; Schiilerstand im Varnasrama-System



Sanskritglossar: Begriffe 797

brahma-jyoti — die gleilende Ausstrahlung, die vom transzendentalen Korper
des Hochsten Herrn ausgeht; der spirituelle Himmel, in dem die unzerstor-
baren Vaikuntha-Planeten schweben

brahman - undifferenzierte spirituelle Natur; der unpersonliche Aspekt der Ab-
soluten Wahrheit; das brahma-jyoti; die spirituellen Seelen. Die materielle
Natur wird auch manchmal als brahman bezeichnet, weil sie eine Umwand-
lung des brahman darstellt (sarvam khaly idam brahma).

Brahmana - »jemand, der brahman kenntg; die oberste der vier sozialen Klassen
des vedischen Gesellschaftssystems; der »Kopf« der Gesellschaft

Brahmaraksasa — ein raksasa, der in seinem vorherigen Leben ein siindhafter
Brahmana war.

brahmastra — Waffe, die durch einen bestimmten mantra zielgerichtet eingesetzt
und auch wieder zuriickgerufen werden kann.

Candala - eine niedere Klasse von Menschen, die nicht den Prinzipien der Varnas-
rama-Gesellschaft folgten. Die Candalas lebten meistens am Rande vedischer



798 ANHANG

Stidte oder in Waldern, wo sie sich hauptsidchlich vom Fleisch kleinerer Tie-
re und von Hunden erndhrten, mit denen sie auf die Jagd gingen. Sie dien-
ten auch als Henker. Ein Sohn gezeugt von einem Siidra mit einer brahmani
wurde auch als Candala betrachtet.

dharma - Pflichten im Varnasrama-Gesellschaftssystem; die Anordnungen der
Hochsten Personlichkeit Gottes; Religion; religiose Prinzipien.

dvapara(-yuga) — eines der vier Zeitalter; siehe: yuga

ekadasi — der elfte Tag jeweils nach Voll- und Neumond; an diesem Tag enthiel-
ten sich die Menschen in der vedischen Gesellschaft jeglicher Nahrung oder
zumindest verzichteten sie auf Speisen aus Getreide und Hiilsenfriichten.
Bis auf den heutigen Tag halten sich Vaisnavas und fromme Menschen in
Indien strikt an diese Regel.

grhasta - jemand, der den Lebensstand eines Haushalters angenommen hat; sie-
he: asrama

guna — wortl. »Seil, Strick«; Eigenschaft. Die drei gunas sattva (Tugendhaftigkeit,



Sanskritglossar: Begriffe 799

Reinheit), rajas (Leidenschaft) und tamas (Dunkelheit; Unwissenheit) wer-
den triguna genannt. Alles in dieser Welt setzt sich aus diesen drei gunas
zusammen und jedes Lebewesen unterliegt ihrem Einfluss.

guru — wortl. »schwer, ernst, respektabel, bedeutend«; jemand, der spirituelles
Wissen besitzt und lehrt, wird Guru genannt

guru-daksina - freiwillige Gabe des Schiilers an seinen Guru fiir seine Unterwei-
sungen

homa - das heilige Opferfeuer, in welchem die grhastas und vanaprasthas tag-
lich morgens und abends Gaben darbrachten zur Verehrung der Devas und

Visnus.
japa - stindiges Rezitieren von mantras (z.B. mahd-mantra oder gayatri-mantra)
jiva, jivatman - das Lebewesen; die spirituelle Seele

kali-yuga — das vierte der vier Zeitalter. siehe: yuga



800 ANHANG

kalpa - 1. Zeitalter, 2. ein Tag im Leben Brahmas; 1000 Yuga-Zyklen. Ein maha-
kalpa ist die gesamte Lebensspanne Brahmas, die Existenzdauer des Univer-
sums.

kama - 1. regulierte Sinnenbefriedigung als Ergebnis von wirtschaftlicher Ent-
wicklung (artha) im Varnasrama-System; das zweite der vier Prinzipien dhar-
ma-artha-kama-moksa 2. Lust; materielle Wiinsche.

karman - 1. Arbeit; fruchtbringende Handlung 2. Reaktionen, die fruchtbringen-
den Handlungen folgen

Ksatriya — wortl. »jemand, der andere vor Schaden bewahrt oder aus Not be-
freit«; Angehoriger der verwaltenden Klasse in der vedischen Gesellschafts-
ordnung; ein Konig, Fiirst usw., dessen Pflicht es ist, alle Biirger (auch Tiere)
zu beschiitzen

loka - Planet; Ort

maha-mantra — der grof3e mantra der Befreiung: Hare Krsna, Hare Krsna, Krsna
Krsna, Hare Hare / Hare Rama, Hare Rama, Rama Rama, Hare Hare. Das



Sanskritglossar: Begriffe 801

gemeinsame Singen oder individuelle Sprechen dieses mantras wird von Sri
Caitanya, der Hochsten Personlichkeit Gottes, als die beste Medizin zur Ge-
nesung von der Krankheit des materiellen Daseins gepriesen.

Maharaja - wortl. »grof3er Konig« (maha - grol3; raja — Konig); Anrede fiir einen
grof3en Herrscher oder heiligen Konig

mahat-tattva — die unmanifestierte Gesamtsumme aller materiellen Elemente

mantra - vedische Klangschwingung. Es gibt fiir alle moglichen Angelegenhei-
ten die entsprechenden mantras. Mantras wurden z.B. bei Opfern rezitiert
und in der Schlacht, um den Feind mit einer bestimmten mantra gesteuer-
ten Waffe zu iiberwaltigen.

maya — wortl. »das, was nicht ist«, die illusionierende Energie des Hochsten Herrn;
Tauschung; Illusion; die materielle Welt

mleccha - Mensch mit unreinen Gewohnheiten; folgt nicht dem varnasrama-dhar-
ma

moksa — Befreiung aus dem Kreislauf der Geburten und Tode



802 ANHANG

Muni - gelehrter Brahmana; Weiser
paramatma - wortl. »die Hochste Seele«; die Uberseele

prajapati — »Herr (und Schopfer) der Lebewesen«. Beiname Brahmas, Daksas und
anderer groBer Erzeuger von Lebewesen

rajas — Erscheinungsweise der Leidenschaft; siehe: guna
Rsi — Weiser; gelehrter Brahmana

samadhi - der Bewusstseinszustand, in welchem der Geist vollig fixiert ist auf
die Personlichkeit Gottes

sankhya - philosophische Schule, die lehrt, wie man durch die Unterscheidung
des Materiellen vom Spirituellen zu einem Verstindnis der Absoluten Wahr-
heit gelangt

sannyasa — der Lebensstand der Entsagung; siehe: asrama

sannyasin — Monch; im Lebensstand der Entsagung lebende Person



Sanskritglossar: Begriffe 803

sankirtana-yajina — der Opfervorgang des gemeinsamen Singens der Heiligen
Namen Krsnas

sattva — Erscheinungsweise der Tugend; siehe: guna
satya-yuga — das goldene Zeitalter; siehe: yuga

sabha - Versammlungshalle am Hofe eines Herrschers
sastra — offenbarte (vedische) Schrift

sraddha - ein Opferritus, bei dem den Pitrs und verstorbenen Familienmitglie-
dern Gaben geopfert werden

sruti — »das, was man durch Horen empfangt«; die vier Vedas

Siidra — Angehoriger der untersten Klasse in der vedischen Gesellschaft, der als
Handwerker, Kiinstler, Arbeiter etc. den drei hoheren Klassen dient; die
»Beine« der Gesellschaft; siehe: varna

smrti — »das, was man erinnert«. Erganzungschriften zu den vier Vedas



804 ANHANG

tamas — Erscheinungsweise der Dunkelheit und Unwissenheit; siehe: guna

tapasya — Bullen; Entsagung; freiwilliges Aufsichnehmen von Harten und Schwie-
rigkeiten, um des spirituellen Fortschritts willen

tirtha — Pilgerort, meistens an den Ufern heiliger Fliisse gelegen

treta-yuga — das zweite von vier Zeitaltern. siehe: yuga

VaiSya — Bauern, Handler in der vedischen Gesellschaft; siehe: varna
vanaprastha — der Lebensstand der Zuriickgezogenheit im Wald; siehe: asrama

varna - die vier sozialen Stdnde der vedischen Gesellschaft: Brahmana — Priester
und Gelehrte; Ksatriya — verwaltende Klasse; Konige; Krieger etc.; Vaisya —
Bauern und Hindler; Siidra — Arbeiter, Handwerker, Kiinstler etc.

Veda - wortl. »Wissen«; bezieht sich auf die vier Vedas (Yajur-, Sama-, Arthava-,
Rg-Veda) und im erweiterten Sinne auf alle authorisierten Schriften, die das
Wissen der Vedas beinhalten.

yajiia — vedischer Opferritus



Sanskritglossar: Begriffe 805

yoga — »Verbindung«, »verbinden«, »Mittel«, »Methode«, »Vorgang«, »Kombina-
tion«, »mystische Kraft«, »Anspannung« — spiritueller Vorgang der Verbin-
dung mit dem Hochsten. Es gibt verschiedene Yoga-Systeme: bhakti-yoga,
jAana-yoga, karma-yoga, astariga-yoga etc.

yojana — Langenmal}; 1 yojana = 12,8 km

yuga — Zeitalter; es gibt vier yugas, die sich zyklisch wiederholen: satya-yuga
(Dauer: 1.728.000 Jahre), treta-yuga (Dauer: 1.296.000 Jahre), dvapara-yuga
(Dauer: 864.000 Jahre) und kali-yuga (Dauer: 432.000 Jahre). Wir befinden
uns jetzt im kali-yuga, das vor etwa 5000 Jahren begann.



	Cover
	Titelseite
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	I Die Geschichte der Pāṇḍavas
	1 Vorgeschichte
	Im Wald von Naimiṣāraṇya
	Das Schlangenopfer
	Die Geburt Satyavatīs
	Die Geburt Dvaipāyana Vyāsas
	Die Söhne Ditis und Aditis

	2 Leben und Not der Pāṇḍavas
	Die Geburt der Pāṇḍavas
	Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Brüder
	Duryodhana versucht Bhīma zu vergiften
	Droṇa wird Waffenlehrer der Kuru-Prinzen
	Ekalavias Guru-dakṣiṇā
	Yudhiṣṭiras Demut
	Der Wettkampf zwischen Arjuna und Karṇa

	3 Sieg und Heimkehr
	Die große Schlacht beginnt
	Ein würdiges Bett für einen Krieger
	Droṇācārya wird von Dhṛṣṭadyumna getötet


	II Zitate und Dialoge
	1 Alles ist in den Vedas
	6 Der Kokon der Taten
	18 Wer wird glücklich in dieser Welt?
	19 Im Boot der Selbstbeherrschung
	20 Der Wert der Entsagung
	21 In großer Gefahr
	28 Die Herrlichkeit des Mahābhārata

	III Geschichten, die die Weisen erzählen
	9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld
	10 Die Kraft der Treue
	16 Aṣṭavakras Test
	23 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka

	Anhang
	Anleitung zur Aussprache des Sanskrit
	Textvertonungen
	Sanskritglossar: Eigennamen
	Sanskritglossar: Begriffe


