
Mahabharata  ̵  Juwel der Poeten

Srikanta Sena Atmarama Verlag



Mahabharata
Juwel der Poeten

Dreiteilige Zusammenfassung des weltgrößten Epos:

1. Kurze Nacherzählung der Hauptgeschichte

2. Ethische Prinzipien und spirituelle Essenz in Zitaten

3. Fabeln und andere lehrreiche Geschichten

Srikanta Sena



Das gesamte Werk ist im Rahmen des Urheberrechtsgesetzes geschützt. Jegliche
vom Autor und Verleger nicht genehmigte Verwertung ist unzulässig.

© 2024 Atmarama Verlag,
Karl-Heinz Degenhardt
36179 Bebra, Haunestr. 4
web: arogyam.de, atmarama.de
ISBN: 9783982186832



Inhaltsverzeichnis

Einleitung 1

I Die Geschichte der Pāṇḍavas 11

1 Vorgeschichte 13
Im Wald von Naimiṣāraṇya . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13
Das Schlangenopfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 14
Die Geburt Satyavatīs . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 18
Die Geburt Dvaipāyana Vyāsas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
Die Söhne Ditis und Aditis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 22
Devas und Asuras inkarnieren sich auf der Erde . . . . . . . . . . . . 25
Die Dynastie der Kurus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 27



Inhaltsverzeichnis 5

Śāntanu heiratet Gaṅgā und zeugt mit ihr acht Söhne . . . . . . . . 30
Die Vasus stehlen Vasiṣṭhas Kāmadhenu-Kuh . . . . . . . . . . . . . 31
Devavratas Schwur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 33
Citrāṅgada und Vicitravīrya . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
Bhīṣma raubt die Prinzessinen von Kośala . . . . . . . . . . . . . . . 36
Vyāsadeva zeugt Pāṇḍu, Dhṛtarāṣṭra und Vidura . . . . . . . . . . . 38
Yamarāja wird vom Ṛṣi Māṇḍavya verflucht . . . . . . . . . . . . . . 39
Mahārāja Pāṇḍu tötet Kindama und wird von ihm verflucht . . . . . 41

2 Leben und Not der Pāṇḍavas 43
Die Geburt der Pāṇḍavas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43
Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Brüder . . . . . . . . . . . . 46
Duryodhana versucht Bhīma zu vergiften . . . . . . . . . . . . . . . 48
Droṇa wird Waffenlehrer der Kuru-Prinzen . . . . . . . . . . . . . . 50
Ekalavias Guru-dakṣiṇā . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52
Yudhiṣṭiras Demut . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
Der Wettkampf zwischen Arjuna und Karṇa . . . . . . . . . . . . . . 54
Droṇācārya demütigt König Drupada . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56



6 Inhaltsverzeichnis

Vāraṇāvata . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 58
Bhīma tötet den Rākṣasa Hidimba . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
Bhīma tötet Baka . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62
Die Geburt Dhṛṣṭadyumnas und Draupadīs . . . . . . . . . . . . . . 63
Arjuna besiegt den Gandharva-König Aṅgāraparṇa . . . . . . . . . . 66
Draupadīs Svayaṃvara . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 68
Indraprastha . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 73
Arjunas Pilgerreise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77
Arjuna heiratet Subhadrā . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
Arjuna erhält den berühmten Gāṇḍīva-Bogen . . . . . . . . . . . . . 80
Maya Dānava baut ein Versammlungshaus für die Pāṇḍavas . . . . . 83
Bhīma tötet Jarāsandha . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 86
Yudhiṣṭiras Rājasūya-Opfer und Śiśupālas Befreiung . . . . . . . . . 89
Duryodhanas Kränkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91
Yudhiṣṭira verwürfelt sein Königreich . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
Die Pāṇḍavas gehen in die Verbannung . . . . . . . . . . . . . . . . 95
Kṛṣṇa tötet den Dämon Śalva . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
Arjuna erhält von Śiva die Paśupatta-Waffe . . . . . . . . . . . . . . 102



Inhaltsverzeichnis 7

Arjunas Aufenthalt bei Indra in Amarāvatī . . . . . . . . . . . . . . . 103
Mārkaṇḍeya Ṛṣis Begegnung mit Kṛṣṇa . . . . . . . . . . . . . . . . 104
Die Pāṇḍavas im Gandhamādana-Gebirge . . . . . . . . . . . . . . . 106
Bhīma sucht einen Lotos und begegnet Hanuman . . . . . . . . . . . 107
Nahuśas Befreiung durch Yudhiṣṭira . . . . . . . . . . . . . . . . . . 109
Duryodhana wird von Gandharvas gefangengenommen . . . . . . . 110
Kṛṣṇa sättigt Durvāsa Muni und seine 60000 Schüler . . . . . . . . . 112
Jayadratha raubt Draupadī . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 114
Die Stimme am See . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115
Im dreizehnten Jahr der Verbannung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 117
Die Kurus rauben die Kuhherden Virāṭas . . . . . . . . . . . . . . . . 120
Yudhiṣṭira wird von Virāṭa verletzt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 125
Die Pāṇḍavas geben sich zu erkennen . . . . . . . . . . . . . . . . . 126
Dhṛtarāṣṭra lehnt die Forderungen der Pāṇḍavas ab . . . . . . . . . 127
Sañjaya offenbart Dhṛtarāṣṭra die wahre Natur Kṛṣṇas . . . . . . . . 129
Kṛṣṇas letzter Versuch, die Kurus zur Vernunft zu bringen . . . . . . 133
Karṇas Zeugung und Geburt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 135



8 Inhaltsverzeichnis

3 Sieg und Heimkehr 137
Die große Schlacht beginnt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137
Ein würdiges Bett für einen Krieger . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
Droṇācārya wird von Dhṛṣṭadyumna getötet . . . . . . . . . . . . . . 145
Wie Karṇa von Paraśurāma verflucht wurde . . . . . . . . . . . . . . 147
Bhīma erfüllt seinen Schwur und tötet Duryodhana . . . . . . . . . . 149
Aśvatthāmā tötet die Söhne Draupadīs . . . . . . . . . . . . . . . . . 150
Gāndhārī verflucht Kṛṣṇa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 153
Yudhiṣṭiras Kummer und wie er getröstet wurde . . . . . . . . . . . 155
Der sterbende Bhīṣma unterweist Yudhiṣṭira . . . . . . . . . . . . . . 157
Yudhiṣṭira vollführt ein aśvamedha-yajña und regiert die Welt . . . 160
Die Schlacht und das Ende der Yadavas . . . . . . . . . . . . . . . . 161
Kṛṣṇa und Balarāma kehren in ihr ewiges Reich zurück . . . . . . . 166
Die Pāṇḍavas geben Palast und Herrschaft auf . . . . . . . . . . . . 171



Inhaltsverzeichnis 9

II Zitate und Dialoge 174

1 Alles ist in den Vedas 176

2 Varnāśrama-dharma 181
2.1 Die vier varṇas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 185
2.2 Die vier āśramas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 212
2.3 Dharma (Religion / relig. Pflichten allgemein) . . . . . . . . . 217
2.4 Frauen und ihre Pflichten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221

3 Der spirituelle Lehrer 224

4 Die Mutter aller Lebewesen 227

5 Mit drei Stricken gebunden 232

6 Der Kokon der Taten 238

7 Fromme Handlungen und ihre Früchte 250
7.1 Opfer . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255



10 Inhaltsverzeichnis

7.2 Spenden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 256
7.3 Tīrthas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 260
7.4 Das Tor des Himmels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 266

8 Nahrung 270

9 Wie ein Wolf, der ein Schaf gerissen hat 275

10 Mit Rechtschaffenheit gekrönt . . . 282

11 . . . und mit Tugenden geschmückt 289
11.1 Wahrhaftigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 295
11.2 Gewaltlosigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 296
11.3 Freundschaft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 299
11.4 Vergebung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 300

12 Gemeinschaft mit Sündern 303

13 In sieben schreckliche Höllen zu versinken 305



Inhaltsverzeichnis 11

14 Der Rākṣasa-Brauch 319

15 Im Zeitalter des Kali 325

16 Die wahren Feinde 332
16.1 Unwissenheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 333
16.2 Verlangen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 335
16.3 Anhaftung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 339
16.4 Lust und Zorn . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340

17 Kummer und Sorgen 343

18 Wer wird glücklich in dieser Welt? 346

19 Im Boot der Selbstbeherrschung 352

20 Der Wert der Entsagung 358

21 In großer Gefahr 363



12 Inhaltsverzeichnis

22 Kein Auge gleicht dem Auge des Wissens 367

23 Was ist mein? 377

24 Suche dein Selbst 382

25 Der Yoga-Pfad 386

26 Brahman und Befreiung 391

27 Du, o Kṛṣṇa, bist unsere Zuflucht 401

28 Die Herrlichkeit des Mahābhārata 414

III Geschichten, die die Weisen erzählen 419

1 Die Größe der Brāhmaṇas 421

2 Nahuśas Aufstieg und Fall 435



Inhaltsverzeichnis 13

3 Die Politik der Schwachen 462

4 Pujanīs Misstrauen 483

5 Nala und Damayantī 497

6 Guru-dakṣiṇā 544

7 Der rechte Preis für einen Ṛṣi 566

8 Vasiṣṭhapavāha 572

9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 577

10 Die Kraft der Treue 591

11 Der undankbare Gautama 616

12 Ehre dem Gast 633



14 Inhaltsverzeichnis

13 Werde wieder ein Hund! 645

14 Viśvāmitra und der Caṇḍāla 650

15 Was ist größer als Hoffnung? 666

16 Aṣṭavakras Test 673

17 Soma für die Zwillings-Aśvinis 687

18 Parāśaras Rākṣasa-Opfer 695

19 Balis Gleichmut 707

20 Der stolze Dambhodbhava 717

21 Mārkaṇḍeya Ṛṣi 723

22 Brahmā lobpreist Śrī Viṣṇu 740



Inhaltsverzeichnis 15

23 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 748

Anhang 761

Epilog 762

Quellenverzeichnis 766

Anleitung zur Aussprache des Sanskrit 768

Textvertonungen 771

Sanskritglossar: Eigennamen 772

Sanskritglossar: Begriffe 795

Stichwortverzeichnis 806

Ahnentafel der Kuru-Dynastie 819



16 Inhaltsverzeichnis

Ahnentafel der Yadu-Dynastie 821



Einleitung

Vor etwas mehr als fünftausend Jahren, am Ende des Dvāpara-Zeitalters, ereig-
nete sich in Kurukṣetra (Nordindien) eine große Schlacht, bei der Millionen von
heldenhaften Kriegern, angeführt von denmächtigsten Kṣatriya-Königen derWelt,
ihr Leben ließen. Kurz bevor die Schlacht begann unterwies Kṛṣṇa, der Höchste
Herr, der die Rolle des Wagenlenkers vom Bharata-Helden Arjuna angenommen
hatte, seinen Freund und Schüler in der Wissenschaft der Selbst- und Gotteser-
kenntnis, die von großen Weisen in verschiedenen vedischen Schriften erklärt
wird. Die Schlacht selbst, wie es dazu kam und was danach geschah, wird von
Dvaipāyana Vyāsa in seinem über einhunderttausend Doppelverse umfassenden
Werk Mahābhārata wortgewaltig geschildert.
Das Mahābhārata ist unterteilt in 18 Bücher oder Abschnitte – Ādi-, Sabhā-,

Āraṇyaka-, Virāṭa-,Udyoga-, Bhīṣma-, Droṇa-, Karṇa-, Śalya-, Sauptika-, Strī-, Śānti-,
Anuśāsana-, Aśvamedhika-, Āśramavasika-, Mausala-, Mahāprasthānika- und Svar-



2 Einleitung

gārohaṇa-parvan. In einem philosophisch-spirituellen Sinne ist es »tief wie der
Ozean«; allein die Bhagavad-Gītā, die nur 700 Verse umfasst und aus den Kapi-
teln 25–42 des bhīṣmaparva besteht, ist unauslotbar. Man kann sie immer wie-
der studieren und wird jedesmal neue Erkenntnisse erhalten. Die Weisheit des
Mahābhārata lässt sich kaum vermitteln in ihrer ganzen Tiefe in der Form eines
Taschenbuchs oder Fernsehspiels oder Kinofilms jener Geschichte der fünf Söhne
König Pāṇḍus, die allgemein als das Mahābhārata bekannt ist.
Wir hören im Mahābhārata von den großen Helden der Bharata-Dynastie, den

Pāṇḍavas, den fünf Söhnen König Pāṇḍus. Der rechtschaffene und gerechte Yud-
hiṣṭira, Pāṇḍus ältester Sohn, wurde sein Thronfolger und Herrscher über dieWelt.
Aber er konnte nicht lange regieren, denn er wurde von seinen neidischen Vet-
tern, den Kauravas, angeführt von Duryodhana, dem ältesten Sohn Dhṛtarāṣṭras,
durch List und Tücke seiner Herrschaft beraubt und musste mit seinen Brüdern
und ihrer gemeinsamen Gemahlin Draupadi dreizehn Jahre in der Verbannung le-
ben. Das Mahābhārata erzählt wie ihnen von den Söhnen ihres Onkels Dhṛtarāṣṭra
und deren Verbündeten, immer wieder Schwierigkeiten bereitet wurden; wie sie
für die gerechte Sache kämpften und mit Śrī Kṛṣṇas Hilfe schließlich aller Feinde
ledig wurden und dann die Welt in vollkommener Weise regierten. Zu jener Zeit



Einleitung 3

war Hastināpura die Hauptstadt der zivilisierten Welt. Hastināpura (»die Stadt
der Elefanten«) lag ungefähr dort, wo heute Neu-Delhi liegt. Es gab damals zwar
viele Königreiche, aber die Könige waren einem Herrscher, nämlich Mahārāja
Yudhiṣṭira, dem ältesten Sohn König Pāṇḍus, tributpflichtig. Yudhiṣṭira war ein
Rājarṣi, ein Heiliger in der Rolle eines Herrschers über die Erde.
Wir hören weiter von den Devas, den großen Halbgöttern, und anderen Lebe-

wesen auf anderen Planeten; von Yogis, die mit ihren mystischen Kräften ganze
Planeten erschaffen oder andere für Menschen unserer Zeit unglaubliche Dinge
tun konnten und von Asketen in den Wäldern, die durch die Kraft ihrer Askese
fähig waren, jemanden zu verfluchen oder zu segnen. Im Mahābhārata wird von
den heiligen Königen der Vergangenheit erzählt, von ihrer Tapferkeit und ihrem
Heldentum; von der Dynastie, in der König Pāṇḍu erschien; von Ṛṣis (große Wei-
sen); von Apsaras (himmlische Gesellschaftsmädchen), die mit ihrer Schönheit,
Anmut, Gesang und Tanz jeden Mann betören konnten; und von wunderschönen
Prinzessinen, um deren Gunst viele starke Könige warben und für die mancher
sein Leben ließ.
Im Mahābhārata wird das Bild einer vergangenen Kultur gezeichnet, die gänz-

lich auf die ewigen Werte der Vedas ausgerichtet war. Und wir begegnen dem



4 Einleitung

unvergänglichen Kṛṣṇa, Herr der Welten und Ursprung und Ziel aller vedischen
Schriften. Er erschien aus seinem ewigen Reich auf der Erde, um sie von der Last
zahlloser mächtiger, gottloser Könige zu befreien, die Rechtschaffenen zu beschüt-
zen und die Prinzipien der ewigen Religion (sanātana-dharma) wieder einzufüh-
ren. Nur wenigen großen Seelen war es durch ihre Reinheit vergönnt, durch den
Schleier seiner māyā zu schauen und ihn als den großen Lenker hinter der Welt-
bühne und den verehrenswerten Herrn eines jeden Individuums zu erkennen.
Die Geschichte der Welt vom Anfang der Schöpfung bis zur Vernichtung des

Universums ist im Mahābhārata enthalten. Seit Ewigkeiten werden Universen im-
mer wieder erschaffen und vernichtet. Welchen Sinn hat dies alles? Was ist der
Plan dahinter? Die Vedas lehren uns, dass es nicht möglich ist, durch mentale
Spekulation die Geheimnisse des Lebens zu lüften, weil wir unvollkommen sind.
Wir haben unvollkommene Sinne, einen unvollkommenen Verstand; wir unterlie-
gen der Täuschung; wir begehen Fehler, und wir haben die Neigung zu betrügen.
Deshalb ist es notwendig, Wissen aus höheren Quellen zu empfangen. Der mo-
derne Mensch, besonders die Götter der sogenannten zivilisierten Welt, die Wis-
senschaftler, verlassen sich in der Wissensaneignung mit ihrem begrenzten Ver-
stand und ihrer begrenzten Sicht der Dinge nur auf ihre unvollkommenen Sinne



Einleitung 5

und auf ihre künstlichen Instrumente sinnlicher Wahrnehmung (wie Mikroskope,
Fernrohre etc.), die genauso unvollkommen sind.
Wissen, das keinen höheren Zweck verfolgt als die Befriedigung der Sinne,

wird in den Vedas als Unwissenheit bezeichnet. Die vier Grundbedürfnisse der
Lebewesen (essen, schlafen, sich schützen, verteidigen und sich paaren), werden
in allen Lebensformen befriedigt. Die Vedas lehren uns, uns nicht mit der blo-
ßen Verfeinerung dieser vier Grundbedürfnisse zu verstricken, sondern das Beste
aus einem »schlechten Geschäft«, dem verkörperten Dasein, zu machen. Wenn
jemand einen großen Schatz besitzt und ihn einfach nur irgendwo in einer Truhe
auf dem Speicher stehen lässt, ohne jemals etwas damit anzufangen, wird er als
ein Geizhals bezeichnet. In ähnlicher Weise bezeichnen die Schriften einen Men-
schen als Geizhals, der nur für die Befriedigung seiner Sinne arbeitet, anstatt den
wertvollen Schatz der menschlichen Lebensform für spirituelle Entwicklung, für
Selbst- und Gotteserkenntnis zu nutzen.

Athāto brahma-jijñāsā heißt es im Vedānta-sūtra – »nun, da du die menschliche
Lebensform erreicht hast, ist es an der Zeit, nach Erkenntnis der Absoluten Wahr-
heit zu streben«. Wie diese Erkenntnis erreicht werden kann, worin sie besteht
und was immer es sonst noch zu wissen gibt über diese Welt und ihre Gesetze,



6 Einleitung

ist in den Vedas enthalten. Das Mahābhārata wird als der fünfte Veda bezeichnet
und ist die am leichtesten verständliche Schrift, die solches Wissen enthält. Des-
halb ist das Mahābhārata besonders für die Menschen dieses Zeitalters gedacht,
die zwar im materiellen Wissen sehr fortgeschritten sind, spirituelles Wissen aber
nur schwer begreifen können. Und den weniger intelligenten Menschen, die sehr
angehaftet sind ans materielle Dasein, zeigt das Mahābhārata viele Methoden,
wie man sich wirtschaftlich entwickeln kann, ohne dabei sich selbst und anderen
zu schaden und den Lebensraum zu zerstören, wie man auf rechtschaffene Weise
seine materiellen Wünsche erfüllen und wie man nach dem Tod sogar auf himmli-
sche Planeten, auf denen der Standard des Genusses größer und die Lebensdauer
länger ist als auf der Erde, erhoben werden kann.
Śrīla Vyāsadeva, der größte Schriftsteller aller Zeiten, dessen Intelligenz uner-

messlich ist und von dem es heißt, dass er Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
kennt, verfasste das Vedānta-sūtra, das Mahābhārata und andere vedische Schrif-
ten und zuletzt das Śrīmad-Bhāgavatam in Sanskrit, um den Ruhm der Höchsten
Persönlichkeit Gottes, Śrī Kṛṣṇa, und seiner reinen Geweihten zu verbreiten und
mit der letztlichen Absicht, die gefallenen Seelen, die in der materiellen Welt im
Kreislauf der Geburten immer wieder von einem Körper zum nächsten wandern



Einleitung 7

und endlos leiden, zu befreien und sie auf die Ebene reiner glückseliger Existenz
jenseits der Dualitäten dieser Welt zu erheben.
Śrīla Vyāsadeva verfasste das Mahābhārata im Geist und ließ es vom Halbgott

Gaṇeśa niederschreiben. Er lehrte das Bhārata seinem Schüler Vaiśampāyana, der
es in einer einhunderttausend Verse umfassenden Form nach dem Schlangenopfer
König Janamejayas den versammelten Weisen, Brāhmaṇas und Kṣatriyas vortrug.
Nārada Muni sprach das Mahābhārata zu den Devas. Der Weise Devala trug es den
Pitṛs (Vorväter der Menschheit) vor, und Śukadeva Gosvāmī brachte das Bhārata
zu den Gandharvas, Yakṣas und Rākṣasas. Die Pitṛs, Devas, Gandharvas, Yakṣas und
Rākṣasas leben auf anderen Planeten, in anderen Sphären. Von ihnen wird später
noch zu hören sein.
Ich möchte diese kurze Einführung in die Geschichte und Thematik des Mahā-

bhārata mit ein paar Worten über die Entstehung des vorliegenden Buches ab-
schließen. Beim Lesen von Śrīla Vyāsadevas Mahābhārata in der englischen Über-
setzung von Mohan Ganguli, machte ich mir gelegentlich Notizen. Mit der Zeit
wurden die Notizen immer umfangreicher, und ich begann sie nach Themen zu
ordnen, um einen besseren Überblick zu haben. Als ich das Werk zu Ende gelesen
hatte, entschloss ich mich auf das Drängen von Freunden hin, die Essenz des über



8 Einleitung

einhunderttausend Verse umfassenden ältesten Epos der Welt in einem Buch zu
veröffentlichen. Das Mahābhārata ist ein Schatzhaus gelebter Weisheit und ein
Juwel, das den Geist der Poeten schon immer beflügelt hat und seine essenzielle
Lehre und zeitlose Botschaft sollten niemandem vorenthalten werden. Getragen
von dieser Überzeugung entstand zuerst Teil 2 des Buches »Mahābhārata – Ju-
wel der Poeten«. Da ich dieses Werk des großen Dvaipāyana Vyāsa nicht mit der
Absicht las, eine Studie darüber zu verfassen, sind manche Themen vielleicht et-
was zu kurz gekommen. Um den Leser zu einem klareren Verständnis der Zitate
zu verhelfen, sind den verschiedenen Themen kurze Einführungen vorangestellt.
Einzelne Zitate sollten immer im Gesamtzusammenhang verstanden werden, um
die Dinge im rechten Licht zu sehen und nicht zu einem falschen Verständnis zu
gelangen.
Das Mahābhārata ist ein vielschichtiges literarisches Kunstwerk. Die spannen-

de historische Erzählung des Lebens der fünf großen Bharata-Prinzen, der Pāṇḍa-
vas, stellt seine oberste Ebene oder den Rahmen der zu vermittelnden Weisheit
dar. Die Geschichte der Pāṇḍavas wird im ersten Teil des vorliegenden Buches in
einer »Nußschale« erzählt.
Der dritte Teil besteht aus einer kleinen Auswahl von historischen und fabel-



Einleitung 9

haften Geschichten, die von verschiedenen großen Persönlichkeiten zu verschie-
denen Gelegenheiten im Mahābhārata erzählt werden. Sie beinhalten philosophi-
sche Themen, moralische Fragen usw. und geben Richtlinien für rechtes Verhal-
ten und Beispiele für praktisch angewandte Weisheit. Sie wurden von den Ṛṣis
(Weisen) erzählt und von Vyāsadeva aufgezeichnet, um den Hörer bzw. Leser
bei der Bildung eines guten Charakters und bei der Reinigung seiner Existenz zu
unterstützen oder ihn überhaupt erst anzuregen. Sinn und Bedeutung mancher
Geschichten richtig zu begreifen, ist schwierig oder unmöglich, wenn man den
kulturellen und spirituellen Hintergrund nicht kennt. Deshalb ist es empfehlens-
wert, sich durch aufmerksames Lesen der Zitate und Dialoge des zweiten Teiles
ein Bild zu verschaffen von der vedischen Zivilisation, ihren Maßstäben und Zie-
len.



नारायणं नमस्कृत्य नरं चैव नराेतमम्
देवीं सरस्वतीं व्यासम् तताे जयम् उदयेत्

nārāyaṇaṁ namaskṛtya naraṁ caiva narottamam
devīṁ sarasvatīṁ vyāsaṁ tato jayam udīrayet

Alle Ehre sei Nara und Nārāyaṇa! Alle Ehre sei Sarasvatī,
der Göttin der Gelehrsamkeit und alle Ehre sei Vyāsadeva,

dem Verfasser des Mahābhārata!



Die Geschichte der Pāṇḍavas



Der erste Teil dieses Buches beinhaltet eine Zusammenfassung der Hauptgeschichte
des Mahābhārata, die in der Schlacht von Kuru-kṣetra gipfelt. Sūta Gosvāmī erzählt ei-
ner Gruppe von Weisen, die irgendwo im Wald von Naimiṣāraṇya ein langjähriges Opfer
ausführen, das Mahābhārata. Er selbst hörte das große Bhārata von Vaiśampāyana, ei-
nem Schüler des erhabenen Dvaipāyana Vyāsa (dem Autor des Mahābhārata), am Hofe
König Janamejayas, dem letzten großen vedischen Herrscher der Kuru-Dynastie.

»Duryodhana ist ein großer Baum übler Leidenschaften. Karṇa ist sein Stamm,
Śakuni seine Äste, Duḥśasana seine Blüten und Früchte und Dhṛtarāṣṭra seine
Wurzel.
Yudhiṣṭira ist ein großer Baum der Rechtschaffenheit. Arjuna ist sein Stamm,
Bhīma seine Äste, die Söhne Madrīs seine Blüten und Früchte, und Kṛṣṇa und
Religion und alle Brāhmaṇas sind seine Wurzel.«

– Ādi-parvan, Kap. 1, Vers 65-66



1 Vorgeschichte

Im Wald von Naimiṣāraṇya

Sūta Gosvāmī, der Sohn des Weisen Romaharśana, war weithin berühmt für sein
Wissen von den heiligen Geschichten der Welt, den Purāṇas. Einst wanderte er
zum heiligen Wald von Naimiṣāraṇya, wo der gelehrte Śaunaka mit Hilfe von
mächtigen selbstbeherrschten Weisen ein zwölfjähriges Opfer vollführte. Sūta nä-
herte sich den Heiligen, die in der Opferarena saßen, und mit geneigtem Kopf und
mit gefalteten Händen erkundigte er sich nach ihrem Wohl und dem Fortschritt
ihrer Entsagungen. Die Asketen des Waldes hießen ihn in ihrer Mitte willkommen,
begierig die fesselnden Geschichten zu hören, die der Sohn Romaharśanas so gut
kannte und boten ihm einen erhöhten Sitzplatz an. Als er Platz genommen hatte,
reichten sie ihm Früchte des Waldes und einen Becher frischen Wassers. Dann
sprach Śaunaka Ṛṣi: »O lotosäugiger Sūta, dürfen wir erfahren, welche heiligen



14 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Orte in Bharatavarṣa du mit deiner Gegenwart gesegnet und welche heiligen Per-
sonen du auf deiner Reise getroffen hast? Bitte unterrichte uns über alles, was dir
widerfahren ist.«

Das Schlangenopfer

Sūta Gosvāmī erwiderte: »O ihr Ṛṣis, kürzlich vollführte König Janamejaya, der
eine große Seele unter den irdischen Herrschern und der würdigste Sohn Mahārā-
ja Parikṣits ist, ein großes Schlangenopfer mit der Absicht, alle Schlangen der
Welt im Feuer zu vernichten. Während der Opferzeremonie erzählte der große
Muni Vaiśampāyana viele bedeutende Geschichten, die alle zusammen als das
Mahābhārata bekannt sind, das er von seinem spirituellen Meister, dem erhabe-
nen Dvaipāyana Vyāsa, gehört hatte. Ich war einer der Zuhörer in der Versamm-
lung. Danach besuchte ich verschiedene tīrthas und kam schließlich zu dem Land
Samantapañcaka, wo viele befähigte Brāhmaṇas leben. An diesem Ort fand vor
nicht allzu langer Zeit die große Schlacht zwischen den Kurus und den Pāṇḍavas
und allen Königen der Erde statt. Dann begab ich mich nach Naimiṣāraṇya, um
euch zu sehen, die ihr alle selbstverwirklichte Seelen seid.«



1. Vorgeschichte 15

Die Weisen waren sehr begierig von Sūta Gosvāmī über das Schlangenopfer
und über das Mahābhārata zu hören und so fragte Śaunaka Ṛṣi, der Sohn Roma-
harśanas, den weisen Sūta: »Wie kam es zu diesem Schlangenopfer? Was war der
Anlass und mit welcher Absicht vollzog der Enkel Abhimanyus dieses Opfer?«
Sūta Gosvāmī erzählte, dass König Janamejaya vom Ṛṣi Uttaṅka angeregt wor-

den war, ein Schlangenopfer zu vollziehen. Uttaṅka wollte Rache nehmen an ei-
ner Nāga1 namens Takṣaka, weil er von Takṣaka einmal in arge Schwierigkeiten
gebracht worden war. Doch dies ist eine lange Geschichte und wir wollen hier
nicht weiter darauf eingehen. So viel sei jedenfalls gesagt: Uttaṅkas Rachegedan-
ken stellten eine Ursache dar für das Schlangenopfer. Eine andere Ursache war
Janamejayas Hass gegen Schlangen, der sich manifestierte, als er von Uttaṅka
erfuhr, wie sein Vater, Mahārāja Parikṣit, getötet worden war.
Parikṣit war einst während einer Jagd müde und durstig am āśrama des Wei-

sen Śamika vorbeigekommen. Der Weise saß in Meditation versunken vor seiner
Hütte und rührte sich nicht, um seinen königlichen Gast gebührend zu empfan-

1 Nāgas sind mächtige schlangenartige Lebenwesen, die über mystische Kräfte verfügen
und z.B. verschiedene Formen annehmen können



16 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

gen oder ihm wenigstens etwas Wasser anzubieten, wie es in der vedischen Kultur
Sitte ist. Verärgert über das Verhalten des Ṛṣis, hängte der König ihm mit dem
Ende seines Bogens eine tote Schlange um den Hals und verließ den Ort.
Wenig später kam Śṛṅgi, der Sohn des Weisen, nach Hause und sah seinen Va-

ter mit der Schlange um den Hals auf seinem Hirschfell sitzen. Śṛṅgi war noch
ein Knabe, aber er besaß schon mystische Kräfte, die man durch Bußen und Ent-
sagungen erlangt. Dadurch war es ihm möglich zu erkennen, wer seinem Vater
diese Beleidigung zugefügt hatte. Und weil er noch sehr unreif war, wurde er zor-
nig und verfluchte den König für diese Tat, innerhalb von sieben Tagen von dem
Schlangenkönig Takṣaka gebissen zu werden.
Als Śamika seine Meditation beendet hatte und erfuhr, was Śṛṅgi getan hat-

te, war er sehr betrübt über die fatale Handlungsweise seines Sohnes. Parikṣit
war ein guter König, der die Welt im Einklang mit dharma, den göttlichen Geset-
zen, regierte, und einen solchen Herrscher wegen eines geringfügigen Vergehens
mit dem Tod zu bestrafen, war ein unwürdiger Akt für einen Brāhmaṇa. Des-
halb unterwies der Weise seinen Sohn über den wahren Reichtum der Brāhmaṇas,
nämlich Vergebung.
Eine weitere Ursache des Schlangenopfers war ein Fluch, den Kadru, die ur-



1. Vorgeschichte 17

sprüngliche Mutter aller Schlangen, gegen ihre eigenen Kinder verhängt hatte,
weil sie sich geweigert hatten, ihr bei einer betrügerischen Aktion behilflich zu
sein. Verbunden mit dieser Geschichte aus alter Zeit erzählte Vaiśampāyana von
der Geburt und der Herrlichkeit des mächtigen Garuḍa, des Königs unter den Vö-
geln, der Śrī Viṣṇu als Reittier dient, und er erzählte die Geschichte des Brāhmaṇa
Astika, der das Schlangenopfer beendete und so Takṣaka und andere Schlangen
vor dem Feuertod rettete. Bei dem Schlangenopfer wurden alle Arten von Schlan-
gen – und zwar nicht nur von diesem Planeten – von erfahrenen Opferpriestern
durch mantras gezwungen, in ein großes Opferfeuer zu fallen und ihr Leben zu
lassen. Takṣaka hatte allerdings Glück. Als er schon über dem Feuer schwebte, er-
schien der Brāhmaṇa Astika auf der Szene und bat den König, ihm einen Wunsch
zu erfüllen. Janamejaya willigte ein, und Astika wünschte sich, dass der König
das Schlangenopfer einstellen möge.
Śaunaka Ṛṣi, der beste unter den versammelten Weisen von Naimiṣāraṇya, bat

Sūta Gosvāmī von dem Gespräch zwischen König Janamejaya und Vaiśampāyana
Muni zu erzählen. Sūta Gosvāmī gab eine kurze Zusammenfassung vom Mahāb-
hārata, der Geschichte der Pāṇḍavas. Weil die Ṛṣis sich nicht ganz zufriedenge-
stellt fühlten sagte Śaunaka: »O Sūta, wir sind nicht zufrieden damit, das Bhārata



18 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

in einer Nußschale zu hören. Bitte berichte ausführlich über alles, was du gehört
hast. Bitte erzähle diese heilige und sündenreinigende Geschichte ganz und im
Detail.«
Wir können das großeWerk Mahābhārata leider auch nur in einer »Nußschale«

präsentieren. Wir hoffen aber, dass der Leser dennoch reichen Gewinn aus dem
Studium dieser auf die Essenz gekürzten Präsentation ziehen wird.

Die Geburt Satyavatīs

Sūta Gosvāmī erzählte dann als erstes – nicht zuletzt um dem Autor des Bhārata
gebührenden Respekt zu erweisen – von der ungewöhnlichen Geburt Satyavatīs
und der ebenso ungewöhnlichen Geburt ihres Sohnes Vyāsa, den sie auf einer
Insel in der Yamunā gebar und der deshalb den Beinamen Dvaipāyana (»Insel-
geboren«) erhielt.
An jenem Tag, als der fromme König Uparicara, ein Nachkomme in der Linie

Kurus, sich mit seiner jungen schönen Frau Girikā vereinigen wollte, um einen
guten Sohn zu erhalten, erschienen seine Pitṛs (Ahnen) vor ihm und baten ihn,
für sie eine Opferung durchzuführen, mit einem Tier, das er im Wald erlegen



1. Vorgeschichte 19

sollte. Der König dachte sich, »das kommt mir zwar sehr ungelegen, aber was
kann ich tun? Den Pitṛs sollte man gehorchen«. Während der Jagd dachte er nur
an Girikā, und als er sich etwas müde geworden unter einen Aśoka-Baum setzte,
waren seine sehnsüchtigen Gedanken an das schöne Mädchen so groß, dass er
ungewollt Samen abgab. Er fing ihn auf einem Blatt des Baumes auf und überlegte,
wie dieser Samen zu Girikā gelangen könnte, bevor er sein Werk für die Pitṛs
ausgeführt haben würde. Dieser Same trug die Erbmasse einer großen Dynastie
hochqualifizierter Kṣatriya-Könige und sollte in seiner guten Frau eine Frucht
hervorbringen. Auf dem Baum saß ein Falke, und da der König ein guter Falkner
war und auch die Sprache der Falken verstand, trug er ihm auf, diesen Samen zu
Girikā zu bringen.
Auf demWeg zur Königin jedoch wurde der Vogel über der Yamunā von einem

anderen Falken angegriffen, der das, was Uparicaras Falke im Schnabel trug, für
eine Beute hielt. Sie kämpften in der Luft gegeneinander und dabei fiel der Same
in den Fluss. Ein Fisch aß ihn auf. Dieser Fisch war eine Apsara, die verflucht
worden war, als ein Fisch zu leben. Nach neun Monaten geschah es, dass sie ein
paar Fischern ins Netz ging, die ganz erstaunt waren, als sie das Tier aufschnitten
und aus dem Bauch zwei Kinder, ein Junge und ein Mädchen, herauskamen. Sie



20 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

brachten die Kinder zu König Uparicara und der König behielt den Jungen und
gab das Mädchen dem König der Fischer, weil von ihr ein starker Fischgeruch
ausging. Der Fischerkönig nannte das Kind Satyavatī.

Die Geburt Dvaipāyana Vyāsas

Als Satyavatī etwas herangewachsen war, übernahm sie die Aufgabe, Personen in
einem Boot von einem Ufer der Yamunā zum anderen zu bringen. Eines Tages zog
der junge Ṛṣi Parāśara an der Yamunā entlang. Er war eine unter allen Heiligen
hochgeachtete Persönlichkeit und ihm war aufgetragen worden, einen göttlichen
Sohn zu zeugen, der den einen Veda vierfach unterteilen würde, damit zukünftige
Generationen menschlicher Rassen auf der Erde und auf anderen Planeten einen
leichteren Zugang zur spirituellen Wissenschaft haben würden, durch die man die
Bande materieller Natur transzendiert und Unsterblichkeit erlangen kann. Als er
das Mädchen sah, wusste er, dass nur sie die geeignete Mutter für diesen Sohn
sein könnte. Er konnte auch sehen, wer ihre wirklichen Eltern waren. Parāśara
bestieg Satyavatīs Boot und während sie ruderte, offenbarte er ihr seine Mission
und bat sie darum, von ihm einen göttlichen Sohn zu empfangen.



1. Vorgeschichte 21

Satyavatī erwiderte besorgt um ihre Ehre und in Furcht vom Ṛṣi verflucht zu
werden, wenn sie seinem Willen nicht gehorchte: »O Ehrwürdiger, ich bin eine
Jungfrau und stehe unter dem Schutz meines Vaters. Wie kann ich außerdem
deine Umarmungen annehmen, da jene Ṛṣis, die dort am anderen Ufer des Flusses
stehen, uns sehen können?« Daraufhin schuf Parāśara Muni durch seine mystische
Kraft einen dicken Nebel. Immer noch in Furcht vor den Konsequenzen einer
Vereinigung mit dem Muni, sagte Satyavatī: »Was wird mein Vater sagen, und
wer wird mich dann noch zur Frau nehmen, wenn ich deinem Willen gehorche?«
Parāśara antwortete: »Mach dir keine Sorgen, du wirst wieder eine Jungfrau

sein!« Er gewährte ihr auch eine Segnung und Satyavatī wünschte sich, einen
wohlduftenden Körper zu besitzen. Dann ließ er sie zu einer Insel in der Yamunā
rudern und zeugte mit ihr Vyāsadeva. Vyāsa wurde wie die Devas kurz nach der
Empfängnis geboren und wuchs in wenigen Augenblicken zu jugendlicher Größe
heran. Sogleich setzte er sein Herz an die Ausübung von tapasya (Entsagung) und
verließ seine Mutter. Im Gehen erklärte er ihr, dass sie an ihn denken solle, wenn
sie seine Hilfe bräuchte; er würde dann sofort zur Stelle sein. An einem heiligen
Ort im Himavat nahm er lange Zeit Härten und Entsagungen auf sich und stellte
die Vedas zusammen und als fünften Veda das Mahābhārata.



22 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Die Söhne Ditis und Aditis

Als nächstes berichtete Sūta Gosvāmī, was er von der Geburt der großen Helden
imMahābhārata von Vaiśampāyana gehört hatte. Er erzählte von Paraśurāma, der
Kriegerinkarnation Viṣṇus, und dann von der Zeit, als die Daityas von den Ādityās
(Devas) von den himmlischen Planeten vertrieben worden waren und sich auf der
Erde inkarniert hatten.
Sūta Gosvāmī erzählte von den Söhnen des aus dem Nabel Viṣṇus geborenen

vierköpfigen Brahmā und wie das Universum mit Lebewesen gefüllt worden war.
Wenn nach einer Auflösung der materiellen Welten die Universen aufs neue durch
den Willen des Höchsten entstehen, geht der Höchste Herr in seiner Viṣṇu-Form
in jedes Universum ein. Jedes Universum ist zur Hälfte mit Wasser gefüllt und auf
diesem Ozean legt Viṣṇu sich nieder. Dann lässt er aus seinem Nabel einen Lotos
sprießen und aus der Blüte wird Brahmā geboren, der dann, von Viṣṇu ermächtigt,
die weitere Schöpfung vornimmt, die Planeten erschafft usw. und das Universum
mit Lebewesen bevölkert. Śrī Viṣṇu offenbart Brahmā das vedische Wissen im
Herzen und der Großvater des Universums unterrichtet dann seine Söhne darin,
die es wiederum an ihre Söhne und Schüler weitergeben. Auf diese Weise werden



1. Vorgeschichte 23

die Vedas den Lebewesen schon vom Anfang der Schöpfung zu ihrem Nutzen
mitgegeben.
Die Vedas sind eine Art göttliches Gesetzbuch, das die Richtlinien für zivili-

siertes menschliches Leben festsetzt und ihren Befolgern glückliche Lebensum-
stände garantiert. Letztlich zielen die Vedas aber darauf ab, den ewigen Lebewe-
sen Wissen zu geben, durch welches Unwissenheit zerstört wird und durch das
sie aus dem Kreislauf von Geburt und Tod befreit werden können. Aufgrund der
bezaubernden Kraft der materiellen Natur (māyā) identifizieren sich die ewigen
Lebewesen mit ihren jeweiligen zeitweiligen Körpern. Sie vergessen ihre wahre
spirituelle Natur und versuchen stattdessen unter dem Zauberbanne māyās die
Reichtümer der Natur auszubeuten und die materielle Natur zu beherrschen. We-
gen dieser Neigung leiden die Lebewesen immer wieder die Qualen von Geburt,
Alter, Krankheit und Tod. Die Vedas sind ein Ausdruck der Barmherzigkeit des
Höchsten Herrn, weil durch ihre spirituellen Unterweisungen das Lebewesen von
diesem unnatürlichen Zustand fortwährender Wiedergeburt befreit werden kann.
Diejenigen, die den Anweisungen der Vedas folgen und die Oberhoheit Viṣṇus

anerkennen, werden als suras oder Devas, Halbgötter oder Gottgeweihte bezeich-
net, und diejenigen, die diese Weisungen missachten und nach ihren eigenen



24 II. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Launen handeln und sich ihre eigenen Götter und Gesetze fabrizieren, werden
als Daityas oder Asuras oder Dämonen bezeichnet. Ein Halbgott kann durchaus in
die Mentalität eines Dämons verfallen, während ein Dämon durch Gemeinschaft
mit reinen Gottgeweihten ebenfalls ein Gottgeweihter werden kann.
Brahmā erschuf die ersten Lebewesen aus seinem Geist. Einer seiner ersten

Söhne war Marici. Marici hatte einen Sohn namens Kaśyapa. Kaśyapa heiratete
Diti und Aditi. Aditi brachte zwölf Söhne zur Welt, die als Ādityās bezeichnet
werden und zu denen auch Sūrya, der Sonnengott und Indra, der Himmelskönig,
gehören. Die Ādityās und ihre Nachkommen sind Halbgötter, während die Daityas,
die Söhne Ditis, und die Nachkommen der Daityas in der Regel atheistische Dämo-
nen sind. Es gibt aber auch Ausnahmen. Die Dämonen bevölkerten die unteren
Planetensysteme und die Halbgötter die höheren Planeten. Manchmal ziehen die
Asuras gegen die Devas in den Krieg, und manchmal gelingt es ihnen dabei, das
himmlische Königreich zu erobern und die Devas zu vertreiben. Den letzten Sieg
über die Halbgötter erlangten die Daityas unter der Führung von Bali Mahārāja.
Bali wurde aber seiner Herrschaft über die drei Welten (höhere, mittlere und un-
tere Planetensysteme) durch einen Trick Viṣṇus (Śrī Vāmanadeva) beraubt, damit
Indra seinen Posten als Himmelskönig wieder einnehmen konnte.



2 Leben und Not der Pāṇḍavas

Die Geburt der Pāṇḍavas

Daraufhin nahm Pāṇḍu vānaprastha an und wanderte mit Kuntī und Madrī zum
Caitaratha, Kalakuta, Himavat und schließlich zum Gandhamādana, wo der tu-
gendhafte Pāṇḍu den dort lebenden Siddhas, Caraṇas und anderen himmlischen
Wesen und den Ṛṣis bald sehr lieb wurde. Mahārāja Pāṇḍu war jedoch unzufrie-
den, weil er sich um sein zukünftigesWohl sorgte. Er kam zu der Schlussfolgerung,
dass er ohne einen Sohn nach dem Tode keine glücklichen Regionen erreichen
würde.
Durch śraddha (regelmäßige Opfergaben an die Ahnen) und andere fromme

Handlungen retten Söhne ihre Väter aus der Hölle, die man Put nennt oder aus
anderen schlechten Bedingungen und ermöglichen ihnen einen Aufenthalt in hö-
heren Regionen. Das ist die Aussage der Schriften.



44 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Außerdem fühlte er sich verantwortlich für das Wohl der Menschheit und hielt
es für seine Pflicht, für einen würdigen Nachfolger zu sorgen, der die Prinzipien
des dharma in der menschlichen Gesellschaft aufrechterhalten würde. Aufgrund
dieser Überlegungen drängte Pāṇḍu seine Gemahlin Kuntī, einen gerechten tu-
gendhaften Sohn zu bekommen. – Und wer käme dafür als Vater mehr in Frage
als Yamarāja, der Herr der Gerechtigkeit, der gerechte Richter frommer und sünd-
hafter Taten der Menschen selbst?
Pṛthā bekam einmal, als sie noch im Palast ihres Vaters lebte, als Segnung für

ihre Dienste von Durvāsa Muni einen mantra, mit dem sie jeden Halbgott rufen
konnte, um von ihm ein Kind zu bekommen. Durvāsa kannte die Zukunft Pāṇḍus,
und deshalb gab er Kuntī diese Segnung.
Aus der Verbindung Kuntīs mit dem Herrn des Todes ging Mahārāja Yudhiṣṭi-

ra hervor. Als er das Licht der Welt erblickte, sagte eine Stimme am Himmel:
»Dieses Kind wird der beste aller tugendhaften Männer sein. Er wird ein in al-
len drei Welten berühmter König werden!« Pāṇḍu bat Kuntī noch dreimal, Söhne
von den Halbgöttern zu bekommen. Sie empfing Bhīma durch Vāyu, den Gott des
Windes und Arjuna durch Indra, den König der Himmelsbewohner. Der vierten
Bitte ihres Gatten kam sie aber nicht nach, sondern lehrte Madrī den mantra, da-



2. Leben und Not der Pāṇḍavas 45

mit auch sie Kinder habe. Madrī rief die Zwillings-Aśvinis, die beiden Ärzte der
Halbgötter, deren Schönheit und Gelehrsamkeit im ganzen Universum bekannt
waren, und empfing Nakula und Sahadeva durch sie. Die fünf hochqualifizierten
Söhne Pāṇḍus wurden von den im Wald lebenden Weisen unterrichtet und zu
zukünftigen Führern herangezogen.
Eines Tages im Frühling geschah durch die Macht der Vorsehung das Unver-

meidliche: Pāṇḍu spazierte mit seiner Frau Madrī allein im Wald. Angeregt durch
die bezaubernde Atmosphäre jenes Frühlingstages umarmte er von Lust überwäl-
tigt seine schöne Frau. Alle Versuche Madrīs, ihren Gemahl zur Vernunft zu brin-
gen und ihn von einer Handlung abzuhalten, die ihm den Tod kosten würde,
schlugen fehl – Pāṇḍu nahm Madrī gewaltsam und starb, während er sich mit ihr
vereinigte. Madrī bat Kuntī, ihrem Gemahl folgen zu dürfen und Kuntī sollte sich
um die Kinder kümmern. So warf sie sich auf den brennenden Scheiterhaufen
Pāṇḍus und folgte ihm treu in die nächste Welt.



46 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Brüder

Nach den Bestattungsriten brachten einige im Wald lebende Ṛṣis Kuntī und ihre
fünf Söhne nach Hastināpūra zum Kuru-Palast und übergaben die Kinder der Ob-
hut ihres Onkels Dhṛtarāṣṭra und Bhīṣmas. Bevor die Pāṇḍavas (die fünf Söhne
Pāṇḍus) zur Welt kamen, hatte Gāndhārī, die Gemahlin Dhṛtarāṣṭras, von Vyāsa-
deva die Segnung bekommen, einhundert Söhne zu gebären. Nach zweijähriger
Schwangerschaft schlug sie sich – als sie von Yudhiṣṭiras Geburt hörte – verär-
gert darüber, dass ihre Schwangerschaft noch immer nicht beendete war, auf
den Bauch und brachte einen Fleischball hervor. Als sie ihn wegwerfen wollte,
erschien der weise Vyāsa vor ihr. Gāndhārī beklagte sich bei ihm, dass er ihr ein-
hundert Söhne versprochen hätte und sie stattdessen nach zweijähriger Schwan-
gerschaft nur diesen Fleischball hervorgebracht habe.
Vyāsadeva sagte: »Meine Worte können niemals unwahr sein, noch nicht ein-

mal, wenn sie im Scherz gesprochen wurden.« Dann besprengte er den Ball mit
Wasser, und der Klumpen zerteilte sich in einhundert daumengroße Stücke. Vyā-
sadeva gab die Anweisung, jedes Teil in einen Behälter mit Butterfett zu tun und
sie sorgsam aufzubewahren. Gāndhārī war zwar glücklich einhundert Söhne zu



2. Leben und Not der Pāṇḍavas 47

haben, dachte sich aber, dass eine Tochter ihr Mutterglück noch vergrößern wür-
de. Als Vyāsa die Behälter nachgezählt hatte, stellte er fest, dass es einhunderteins
Behälter waren. Und da er die Gedanken seiner Schwiegertochter kannte, versi-
cherte er ihr, dass sie nun auch eine Tochter haben würde. Das Mädchen – sie
gaben ihr den Namen Duhśala – wurde später mit Jayadratha, dem König der
Sindhus, vermählt.
Zwei Jahre später – am selben Tag als Bhīṣma geboren wurde – hatte sich auf

mystische Weise aus einem der Fleischteile Duryodhana entwickelt. Bei seiner
»Geburt« wieherte er wie ein Esel, und alle Esel in der Umgebung antworteten
ihm. Dieses und noch einige andere schlechte Omen wie Sandstürme und Son-
nenfinsternis deuteten an, dass hier die Ursache für zukünftiges Unheil des Ku-
ruhauses Geburt genommen hatte. Vidura riet seinem Bruder Dhṛtarāṣṭra, diesen
Sohn sofort im Wald auszusetzen. Dhṛtarāṣṭra aber hörte nicht auf ihn. Als alle
hundert Söhne und die Tochter geboren waren, zeugte der blinde König mit einer
Dienstmagd noch einen Sohn, den sie Yuyutsu nannten.



48 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Duryodhana versucht Bhīma zu vergiften

Die Pāṇḍavas und die Söhne Dhṛtarāṣṭras wuchsen heran. Bhīma, der Sohn des
Windgottes, war Duryodhana und dessen Brüdern in Stärke, Schnelligkeit, Tapfer-
keit und vielen anderen Dingen überlegen, und Duryodhana wurde mit der Zeit
immer neidischer auf Bhīma und dessen Brüder. Eines Tages spielten die Kinder
an einem schönen Ort am Ufer des Ganges. Sie vergnügten sich im Wasser und
fütterten sich anschließend gegenseitig. Bei dieser Gelegenheit gab Duryodhana
dem arglosen Bhīma vergiftetes Essen. Bhīma wurde bewusstlos, und Duryodha-
na fesselte ihn und warf ihn in den Ganges, ohne dass die anderen es bemerkten.
Während Bhīma sank, wurde er von Nāgas gebissen. Ihr Gift neutralisierte das
Gift, das Duryodhana ihm ins Essen getan hatte. Die Nāgas brachten Bhīma zu ih-
rem König Vāsuki. Einer der Nāgas, Aryaka mit Namen, erkannte in Bhīma einen
Verwandten. Aryaka war der Großvater Kuntibhojas, des Vaters Königin Kuntīs.
Hocherfreut einen Urenkel zu sehen, gab er Bhīma einen Nektartrank, durch den
der zweite Sohn Pāṇḍus die Stärke von zehntausend Elefanten erlangte. Dann
wurde er von den Nāgas zurückgebracht zum Ufer der Gaṅgā.
In der Zwischenzeit machten sich Kuntī und Bhīmas Brüder große Sorgen um



2. Leben und Not der Pāṇḍavas 49

ihn, und, da sie nun Duryodhanas Absichten kannten, beschlossen sie, in Zukunft
sehr vorsichtig zu sein. Von Yudhiṣṭira heißt es, er wäre so rein und unschuldig
gewesen, dass er sich nicht vorstellen konnte, dass irgendjemand einem anderen
etwas Böses antun kann. Er hielt jeden für so ehrenhaft wie sich selbst.
Einige Zeit später versuchte Duryodhana erneut, Bhīma durch vergiftete Nah-

rung zu töten. Yuyutsu, der durch die Dienstmagd empfangene Sohn Dhṛtarāṣṭras,
informierte Bhīma darüber. Aber Bhīma aß die vergiftete Speise einfach sorglos
auf und verdaute sie völlig.
Kṛpa wurde der erste Waffenlehrer der Kuru-Prinzen. Er war der Sohn Sarad-

vats, der mit Pfeilen in den Händen geboren worden war. Saradvat nahm schon
früh Entsagungen auf sich, und erlangte alle himmlischen Waffen, wie die brah-
macārīs durch Entsagungen von ihren Gurus das Wissen der Vedas erhalten. Indra,
der Himmelskönig, wurde sehr besorgt, als er Saradvats Askese sah und schick-
te Janapadī, eine schöne Apsara (himmlisches Gesellschaftsmädchen), um ihn zu
Fall zu bringen. Bei ihrem Anblick fielen Saradvat Pfeil und Bogen aus den Hän-
den. Er flüchtete und verlor Samen. Der Same fiel auf Heidekraut und da der
Samen eines Ṛṣis niemals verlorengeht, wurden daraus zwei Kinder geboren, ein
Junge und ein Mädchen. Ein Soldat Mahārāja Śāntanus fand die Kinder und brach-



50 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

te sie dem König. Śāntanu nannte sie Kṛpa (»Barmherzigkeit«) und Kripī, weil er
sie aus Barmherzigkeit aufzog. Später erschien Saradvat am Königshof und lehrte
seinen Sohn die Waffenkunst.

Droṇa wird Waffenlehrer der Kuru-Prinzen

Als die Kuru-Prinzen schon etwas herangewachsen waren, machte Bhīṣma den
mächtigen Droṇa zum Lehrer der Jünglinge. Vaiśampāyana erzählte folgende Ge-
schichte über Droṇa: An der Quelle der Gaṅgā lebte der Ṛṣi Bharadvāja. Eines
Tages sah er die leicht bekleidete Gritaci (eine Apsara) und in einem Aufwallen
der Lust gab er Samen ab. Er fing ihn in einem droṇa genannten Behälter auf.
Aus dem Samen entstand ein Junge, den er Droṇa nannte. Bharadvāja war ein
Freund König Priśatas. Priśatas Sohn Drupada und Droṇa waren Schüler Agni-
veśas. Drupada kam oft zum āśrama seines Guru und so wurden Droṇa, der bei
seinem Meister lebte, und Drupada ebenfalls Freunde. Nach seiner Schülerzeit
heiratete Droṇa Kripī. Sie brachte einen Sohn zur Welt, den sie Aśvatthāmā nann-
ten. Nach dem Tod Bharadvājas und König Priśatas erlangte Droṇa die Waffen
Paraśurāmas. Der mächtige Paraśurāma, die Kriegerinkarnation des Herrn, hatte



2. Leben und Not der Pāṇḍavas 51

sich in den Himavat zurückgezogen, nachdem er die Kṣatriya-Klasse einundzwan-
zigmal vernichtet hatte.
Als Droṇa davon hörte, ging er zu ihm und bat Paraśurāma um einen Teil

seines Besitzes. Paraśurāma sagte: »Ich habe bereits all meinen Reichtum ver-
schenkt. Ich besitze nur noch meinen Körper und meine himmlischen Waffen; du
kannst zwischen beiden wählen.« Droṇa ließ sich die Waffen mit den dazugehö-
rigen mantras geben. Obwohl im Besitz mächtiger Waffen war Droṇa ein armer
Brāhmaṇa. Er besaß noch nicht einmal eine Kuh, die seiner Familie etwas Milch
hätte geben können. Um seiner Armut abzuhelfen, begab er sich eines Tages zu
König Drupada, seinem alten Freund. Aber Drupada wollte von seiner Freund-
schaft nichts mehr wissen und wies ihn schroff ab. Als sie beide noch als Schüler
Agniveśas in dessen āśrama lebten, hatte Drupada öfters zu Droṇa gesagt, dass
er, wenn er einmal König sei, Droṇa die Hälfte seines Königreiches geben würde.
Tief gekränkt durch das Verhalten König Drupadas, verließ Droṇa den Palast und
ging nach Hastināpūra, um der Waffenlehrer der Kuru-Prinzen zu werden, in der
Hoffnung mit ihrer Hilfe dem stolzen König von Pañcala eines Tages eine Lehre
zu erteilen und ihm sein Königreich mit Gewalt zu nehmen.
Unter allen Schülern Droṇas war Arjuna der herausragendste. Er übertraf seine



52 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Brüder und die hundert Söhne Dhṛtarāṣṭras in der Geschicktheit im Umgang mit
Pfeil und Bogen bei weitem. Er übte sich sogar nachts im Bogenschießen. Seine
Aufmerksamkeit war dermaßen zielgerichtet, dass er beim Schießen nur das Zen-
trum des Zieles sah und sonst nichts. Weil Droṇa sehr zufrieden war mit Arjuna,
gab er ihm die Segnung, der beste Bogenschütze der Welt zu sein.

Ekalavias Guru-dakṣiṇā

Eines Tages kam der Niśada-Prinz Ekalavia zu Droṇacarya und bat ihn, ihn als
seinen Schüler anzunehmen. Droṇa lehnte jedoch ab, weil er fürchtete, dieser
Mann einer niedrigeren Kaste könne vielleicht im Laufe der Zeit seine Kṣatriya-
Schüler übertreffen. Hierauf ging Ekalavia in den Wald und übte sich dort im
Bogenschießen. Er fertigte eine Tonfigur Droṇas an und erlangte dadurch, dass
er sie regelmäßig verehrte als wäre sie Droṇa selbst, die Meisterschaft im Umgang
mit Pfeil und Bogen, und er übertraf sogar noch den Sohn Indras in der Kunst des
Bogenschießens.
Als Arjuna von den Fähigkeiten des Niśada-Prinzen hörte, sagte er zu seinem

Lehrer: »Wie ist es möglich, dass Ekalavia mich im Bogenschießen übertrifft, wo



2. Leben und Not der Pāṇḍavas 53

du mir doch das Versprechen gegeben hast, dass es auf der Erde niemanden gäbe,
der mir gleichkäme in dieser Kunst?« Droṇa begab sich daraufhin zusammen mit
Arjuna in den Wald zu Ekalavia. Als Ekalavia Droṇa sah, fiel er sofort wie ein Stab
vor ihm nieder und brachte ihm Ehrerbietungen dar. Droṇa sagte zu ihm: »Wenn
du mein Schüler bist, dann gib mir jetzt die Guru-dakṣiṇā.« Ekalavia antwortete:
»Befiehl mir, was ich für dich tun oder für dich bringen soll, mein Meister.« Droṇa
sagte: »Gibmir deinen rechten Daumen alsGuru-dakṣiṇā.« Da Ekalavia einMensch
war, der zu seinemWort steht, hackte er den Daumen seiner rechten Hand ab und
gab ihn Droṇa. Er musste dann allerdings feststellen, dass er nicht mehr so genau
schießen konnte wie vorher.

Yudhiṣṭiras Demut

Einmal, an einem Ekadaśi-Tag, schickte Droṇa Yudhiṣṭira los mit dem Auftrag,
ihm jemanden zu bringen, der Yudhiṣṭira untergeordnet sei, und Duryodhana
schickte er los, um jemanden zu finden, der Duryodhana übergeordnet sei. Am
Abend kam der stolze Duryodhana zurück und berichtete, er habe niemanden ge-
funden, der ihm übergeordnet sei. Bald darauf traf Yudhiṣṭira ein und berichtete:



54 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

»Am Ende des Tages traf ich einen Vaiśya (Bauer), von dem ich anfangs dachte, er
wäre mir untergeordnet in der Rechtschaffenheit, weil er Wasser aus einem Brun-
nen holte. Ich wollte ihn schon mitnehmen, doch dann sah ich, dass der Vaiśya
das Wasser einer Kuh gab. Da ich keinen finden konnte, der mir untergeordnet
ist, bringe ich mich selbst als den Niedrigsten von allen.« Als Droṇa Yudhiṣṭiras
Demut sah, wusste er, dass der älteste Sohn Pāṇḍus geeignet war, die Welt zu
regieren, und er wusste auch, dass der selbstherrliche Duryodhana die Ursache
der Zerstörung der Kurus sein würde.

Der Wettkampf zwischen Arjuna und Karṇa

Am Ende der Lehrzeit der Kuru-Prinzen veranstaltete Droṇa einen öffentlichen
Wettkampf. Seine Schüler zeigten vor den Augen des Kuru-Hofstaates und vieler
neugieriger Bürger ihre Waffenkünste. Bhīma und Duryodhana, die beide erst-
klassige Keulenkämpfer waren, führten einen Zweikampf aus, den Droṇa nach
einiger Zeit abbrach, als er sah, mit welchem Zorn sie aufeinander losgingen. Als
letzter demonstrierte Arjuna seine Geschicktheit mit Schwert und Keule und im
Bogenschießen. Alle Zuschauer waren äußerst erstaunt über seine Fähigkeiten.



3 Sieg und Heimkehr

Die große Schlacht beginnt

Wieder zurück in Kāmpilya berichtete Kṛṣṇa Yudhiṣṭira vom Ausgang der Ver-
handlungen mit Duryodhana und sagte dann zu ihm: »Die Armeen der Verbünde-
ten Duryodhanas lagern schon vor den Toren Hastināpūras. Es sind elf akṣauhinis.1
Noch nicht einmal in allen Königen dieser Armeen zusammen ist so viel Sündhaf-
tigkeit und Gottlosigkeit wie in Duryodhana allein. Was uns betrifft, wir wollen
keinen Frieden mit den Kauravas auf Kosten unseres Reichtums. Deshalb sollte
jetzt die Schlacht stattfinden.«
Dann zog das riesige Heer Yudhiṣṭiras, das aus sieben akṣauhinīs bestand, nach

1 Eine akṣauhinī (Division) bestand aus ca. 21.870 Streitwagen, ebensovielen Elefanten
mit Reitern, 65.610 Pferden und 109.350 Fußsoldaten.



138 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

Kurukṣetra, und sieben Tage später begann die große Schlacht. Mehrere Millio-
nen Krieger hatten sich versammelt, um zu töten oder einen heldenhaften Tod
zu sterben und auf die himmlischen Planeten befördert zu werden.2 Auf dem
Gelände standen die fünf Pāṇḍavas mit ihren Söhnen, Drupada, Dhṛṣṭadyumna,
Śikhaṇḍi, Sātyaki, Virāṭa und seine Söhne und viele andere starke Krieger auf der
einen Seite und die Kuru-Armee mit Duryodhana und seinen hundert Brüdern und
Bhīṣma, Droṇa, Kṛpa, Aśvatthāmā, Śalya, Bhuriśrava, Jayadratha, Kṛtavarma und
andere mächtige Verbündete auf der anderen Seite. Śalya war ein Onkel der Kuru-
Prinzen, und es war eigentlich seine Absicht gewesen, auf der Seite der Pāṇḍavas
zu kämpfen; aber Duryodhana hatte es durch geschickte Vorkehrungen geschafft,
den mächtigen Wagenkämpfer mit seinem Heer auf die Kuru-Seite zu bekommen
und Karṇas Streitwagen zu lenken. Karṇa hielt Śalyas Kunst einen Streitwagen zu
lenken, der Kṛṣṇas ebenbürtig. Und da er sich selbst als Arjuna ebenbürtig oder

2 Auf dem Schlachtfeld standen sich also die sieben akṣauhinīs Yudhiṣṭiras und die elf
akṣauhinīs Duryodhanas gegenüber. Es müssen insgesamt ca. 2 Mio. Streitwagen mit je
einem Wagenlenker und einem Kämpfer, 2 Mio. Elefanten mit ein oder zwei Reitern, 2
Mio. Fußsoldaten und 1 Mio. Pferde mit Reitern versammelt gewesen sein.



3. Sieg und Heimkehr 139

sogar übergeordnet betrachtete, dachte er, er würde mit Śalya als Wagenlenker
Arjuna töten können. Yudhiṣṭira hatte vor der Schlacht seinen Onkel gebeten,
durch geschickte Worte Karṇas Stolz und Kampfgeist zu schwächen und Śalya,
der Yudhiṣṭira hochachtete, hatte sich einverstanden erklärt. Bhīṣma, Droṇa und
Kṛpa waren im Grunde unparteiisch, aber da sie so lange im Palast der Kurus ge-
lebt hatten, waren sie aus moralischen Gründen mehr oder weniger gezwungen,
auf der Seite Duryodhanas zu kämpfen. Auf Bitten Duryodhanas erklärte Bhīṣma
sich bereit, General der Truppen des Kuru-Königs zu sein, und Dhṛṣṭadyumna,
der Sohn König Drupadas, der für die Vernichtung Droṇas aus dem Opferfeuer
Geburt genommen hatte, wurde der Führer von Yudhiṣṭiras Heer.
Arjuna ließ sich von seinemWagenlenker Kṛṣṇa in die Mitte des Schlachtfeldes

zwischen die feindlichen Armeen fahren, um zu sehen, gegen wen er zu kämpfen
hatte. Als er Droṇa, seinen Waffenlehrer, und Aśvatthāmā und Großvater Bhīṣ-
ma und seinen Onkel Śalya und andere Verwandte auf der gegnerischen Seite
sah, wurde er sehr bekümmert. Seine Knie begannen zu zittern und sein Gāṇḍīva-
Bogen glitt ihm aus der Hand. Arjuna seufzte und erklärte Kṛṣṇa, dass er nicht
kämpfen werde. Stattdessen wolle er das Leben eines Asketen im Wald führen.
Das dann folgende Gespräch zwischen Kṛṣṇa und Arjuna, in welchem Kṛṣṇa Ar-



140 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

juna überzeugte zu kämpfen, ist als Bhagavad-gītā berühmt geworden. Arjuna
akzeptierte Kṛṣṇa als seinen Guru, seine höchste Autorität für spirituelles Wis-
sen, und Kṛṣṇa verkündete seinem Schüler die Wissenschaft von der Seele und
der Erkenntnis Gottes. Er erklärte ihm, dass das höchste Ziel des Lebens darin
bestehe, Hingabe zu Ihm, dem Höchsten Herrn, zu entwickeln, und dass die Krie-
ger auf dem Schlachtfeld bereits so gut wie tot seien – ob Arjuna nun kämpfe
oder nicht –, denn es war der Wille Kṛṣṇas, dass die Welt von der unnötigen Last
zahlloser mächtiger Kṣatriyas befreit werde, und dass der tugendhafte Yudhiṣṭira
die Welt regiere. Arjuna ergab sich schließlich dem Willen Kṛṣṇas und nahm sei-
nen Gāṇḍīva-Bogen wieder auf, um im Dienste des Herrn den Kuru-Kriegern mit
Pfeilen so zahlreich wie Sandkörner das Leben zu nehmen.
Sañjaya hatte von Vyāsadeva die Fähigkeit erhalten, die Schlacht durch das

Auge seines Geistes beobachten zu können, um sie dem blinden König zu schil-
dern, während er im Palast Dhṛtarāṣṭras weilte. Sañjaya beschrieb, wie Arjuna die
Reihen der Kuru-Krieger dezimierte; wie Bhīma allein mit seiner Keule tausende
und abertausende von Elefanten, Pferden und Kriegern erschlug; wie Abhimanyu,
Arjunas heldenhafter Sohn, der noch ein Jüngling war, auf unehrenhafte Weise
von sechs mahārathis, unter denen sich auch Droṇa befand, umzingelt und von



3. Sieg und Heimkehr 141

Jayadratha getötet wurde. Als Arjuna vom unfair herbeigeführten Tod seines Soh-
nes erfuhr, bebte er vor Zorn und leistete vor aller Welt folgenden Schwur: »Wenn
ich Jayadratha nicht getötet haben werde, bevor morgen Sūrya hinter den Bergen
verschwunden ist, werde ich hier meinen Körper den Flammen eines Scheiterhau-
fens übergeben.«
Als er dies gesagt hatte, blies er in sein Muschelhorn Devadatta, und Kṛṣṇa

füllte sein Muschelhorn Pañcajanya mit seinem göttlichen Atem, und der Klang
der beiden Hörner schien das ganze Universum zu erschüttern. Mit Kṛṣṇas Hilfe
gelang Arjuna tatsächlich, am Ende des Tages kurz bevor die Sonne unterging,
Jayadratha zu töten, obwohl der sündhafte König von den besten Kuru-Kriegern
in den hintersten Reihen ihrer Armee beschützt wurde.
Sañjaya schilderte wie Bhagadatta, der Sohn des großen Dämons Narakāsu-

ra, und sein mächtiger weißer Elefant von Bhīma nach schwerem Kampf getötet
wurden; wie Arjunas Sohn Vīryavān im Kampf fiel und wie Ghaṭotkaca, der Sohn
Bhīmas, mit dem gefährlichen Rākṣasa Alambhuśa kämpfte und schließlich von
Karṇa mit einem unabwehrbaren Speer getötet wurde. Mit diesem Speer hatte es
folgende Bewandtnis: Während die Pāṇḍavas noch imWald lebten, erschien eines
Tages Indra in der Verkleidung eines Brāhmaṇas vor Karṇa und erbat sich von ihm



142 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

dessen natürliche Rüstung. Da Karṇa ein Wohltäter der Brāhmaṇas war, schlug er
ihm seine Bitte nicht ab, obwohl er wusste, wen er in Wirklichkeit vor sich hatte.
Er war nämlich vorher vom Sonnengott Vivasvān, seinem Vater, gewarnt worden,
dass Indra in der Gestalt eines Brāhmaṇas vor ihm erscheinen würde, um sich sei-
ne Rüstung zu erbitten. Solange Karṇa diese Rüstung trug, konnte er nicht getötet
werden. Karṇa ließ sich aber von Indra diesen unabwehrbaren Speer als Gegen-
leistung geben, der allerdings nur einmal verwendet werden konnte. Während
der Schlacht nahm er sich jeden Abend vor, Arjuna am nächsten Tag mit dem
Speer zu töten. Aber durch die illusionierende Kraft des Herrn vergaß er tagsüber
im Kampfgeschehen seine Absicht, und als er mit Indras Speer Ghaṭotkaca getötet
hatte, stellte er keine Gefahr mehr dar für Arjuna.

Ein würdiges Bett für einen Krieger

Aber andere, vor allem Droṇa und Großvater Bhīṣma waren eine große Gefahr
für die Pāṇḍavas. Bhīṣma schien auf dem Schlachtfeld zu tanzen und dezimierte
mit seinen Pfeilen Yudhiṣṭiras Heer in beängstigender Geschwindigkeit. Als Kṛṣṇa
einmal sah mit welcher Milde Arjuna gegen seinen Großvater kämpfte, sprang er



3. Sieg und Heimkehr 143

vom Wagen und rannte wie ein Löwe mit seinem Feuerrad auf Bhīṣma los, um
ihn zu töten.
Sañjaya beschrieb die Szene folgendermaßen: »Als der Sohn Vasudevas sah

mit welcher Macht Bhīṣma kämpfte und dass die Kurus von allen Seiten auf sie
zustürmten, sagte er zu Dhanañjaya, dass er selbst den Großvater vom Wagen
werfen und ihn mit seinem Feuerrad töten werde. Dann sprang er schnell vom
Wagen herunter und rannte mit Schritten, die die Erde erbeben ließen mit dem
wie die Sonne leuchtenden Diskus auf dem Arm wütend auf Bhīṣma los. Und mit
seinem gelben Gewand, dessen Ende in der Luft flatterte, sah er aus wie eine dunk-
le Wolke von einem Blitz durchzuckt. Und dieser Lotos eines Diskus, Sudarśana
genannt, der als seinen Stengel den wunderschönen Arm Haris hatte und wie die
Morgensonne leuchtete, sah so schön aus wie der urerste Lotos, der dem Nabel
Viṣṇus entspringt. Und Kṛṣṇas Zorn war die Morgensonne, die den Lotos zu blü-
hen veranlasste. Und die wunderschönen Blütenblätter des Lotos waren so scharf
wie der Rand eines Rasiermessers. Und Kṛṣṇas Körper war der wunderschöne See,
aus welchem der Lotos hervorsproß, und sein Arm der Stengel, auf dem der Lotos
leuchtete.
Bhīṣma zog die Sehne seines Bogens undmit furchtlosemHerzen rief er: ‘Komm,



144 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

komm, o Lotosäugiger. O Gott der Götter, ich verneige mich vor dir. O Bester der
Satvatas, überwältige mich heute in dieser großen Schlacht. Groß wird der Ge-
winn für mich sein, wenn ich heute von dir getötet werde, o Kṛṣṇa. Unter allen
Lebewesen in allen drei Welten wird mir heute eine große Ehre zuteil, o Govinda!’
In der Zwischenzeit rannte Arjuna schnell hinter Govinda her und umklammer-

te ihn mit seinen beiden Armen. Kṛṣṇa rannte weiter und zerrte Pārtha hinter sich
her. Dann fasste Arjuna ihn an den Beinen und brachte ihn nach zehn Schritten
gewaltsam zum Halten. Arjuna redete seinen lieben Feund Keśava, der vor Zorn
wie eine Schlange zischte, zuneigungsvoll mit folgenden Worten an: ‘O Keśava,
es geziemt sich nicht für dich, deine Worte ‘Ich werde nicht kämpfen’ unwahr zu
machen. Die Leute werden dich für einen Lügner halten. Alle Last ruht auf mir.
Ich werde den Großvater töten. Ich schwöre, o Keśava, bei meinenWaffen, bei der
Wahrheit und bei meinen guten Taten, dass ich alles tun werde, was notwendig
ist, um die Zerstörung meiner Feinde herbeizuführen.’«
Am zehnten Tag der Schlacht fiel Bhīṣma. Sein Körper steckte voller Pfeile,

und er lag auf ihnen wie auf einem Bett. »Ein würdiges Bett für einen Krieger«,
wie er selbst sagte. Bhīṣmas Fall war durch Śikhaṇḍi möglich geworden. Ambā,
eine der Prinzessinnen von Kośala, die Bhīṣma einst für seinen Bruder Vicitra-



3. Sieg und Heimkehr 145

vīrya geraubt hatte, hatte als Śikhaṇḍi Geburt genommen. Śikhaṇḍi war zuerst
ein Mädchen und wurde später von einem Yakṣa in einen Mann verwandelt. Bhīṣ-
ma betrachtete Śikhaṇḍi deshalb als eine Frau und kämpfte nicht gegen ihn. Er
konnte schließlich von den Pfeilen Arjunas bezwungen werden, während Arjuna
Śikhaṇḍi als Deckung vor sich herfahren ließ.

Droṇācārya wird von Dhṛṣṭadyumna getötet

Nach Bhīṣma wurde Droṇa der General der Kurus. Er wurde drei Tage später auf
recht unehrenhafte Weise von Dhṛṣṭadyumna getötet. Droṇa war genau wie Bhīṣ-
ma unbesiegbar, und deshalb wandte Kṛṣṇa einen Trick an. Er wusste, dass Droṇa
seine Waffen niederlegen würde, wenn er vom Tod seines Sohnes Aśvatthāmā er-
führe. Śrī Kṛṣṇa beauftragte deshalb Yudhiṣṭira, in der Gegenwart Droṇas laut zu
verkünden, dass Aśvatthāmā gefallen sei. Es gab auch einen Elefanten mit demNa-
men Aśvatthāmā, und um keine Lüge sagen zu müssen – das hätte Yudhiṣṭira, der
die Tugend in Person war, niemals getan – sollte er hinzufügen, dass es sich um
den Elefanten Aśvatthāmā handele. In dem Moment, wo Yudhiṣṭira »der Elefant«
sagte, bliesen Arjuna und Kṛṣṇa in ihre Muschelhörner, und der Klang der Hör-



146 I. DIE GESCHICHTE DER PANDAVAS

ner übertönte diese letzten beiden Worte Yudhiṣṭiras. Als Droṇa vom Tod seines
Sohnes hörte, der in Wirklichkeit gerade an einem anderen Ort des Schlachtfeldes
wie ein Löwe kämpfte, glaubte er Yudhiṣṭiras Worten und legte aus Kummer seine
Waffen zur Seite. Er setzte sich auf dem Schlachtfeld nieder und versank in Medi-
tation, um seinen Körper zu verlassen. In diesem Moment schlug Dhṛṣṭadyumna
ihm mit einem Schwert den Kopf ab.
Der Tod seines heldenhaften Vaters schürte das Feuer des Zornes in Aśvatthā-

mā und ließ ihn auf dem Schlachtfeld wie den Tod selbst erscheinen. Er verringer-
te die Anzahl der feindlichen Soldaten mit seinen tödlichen Pfeilen unaufhörlich
und wurde zu einer großen Gefahr für Yudhiṣṭira und seine Soldaten. Und obwohl
Aśvatthāmā mit aller ihm zur Verfügung stehenden Macht kämpfte, beschuldigte
ihn Duryodhana, nicht mit ganzer Kraft zu kämpfen. Aśvatthāmā entgegnete dem
Sohn Dhṛtarāṣṭras beleidigt: »O König, du bist gottlos und eine Verkörperung der
Sünde. Weil du gemein und sündhaft denkst, zweifelst du an uns. Was mich be-
trifft, so kämpfe ich mit Entschlossenheit für dich, und ich bin bereit, mein Leben
um deinetwillen niederzulegen.«



Zitate und Dialoge



Dieser Teil enthält die Weisheit des Mahābhārata in Form von Zitaten und Dialogen nach
Themen geordnet. Was immer wissenswert ist für den spirituellen Fortschritt und das
Glück eines Lebewesens in der menschlichen Form, wird hier behandelt.

»Die Weisheit dieses Werkes öffnet die Augen der wissbegierigen Welt, die durch
die Dunkelheit der Unwissenheit erblindet ist. Wie die Sonne die Dunkelheit ver-
treibt, so vertreibt das Bhārata durch seine Ausführungen über dharma, artha,
kāma und mokṣa die Unwissenheit der Menschen. Wie der Vollmond durch sein
mildes Licht die Knospen der Wasserlilien erweitert, so erweitert diese śruti den
menschlichen Intellekt. Durch die Lampe der Geschichte, die die Dunkelheit der
Unwissenheit zerstört, wird das ganze Haus der Natur, das ganze Universum
vollständig und richtig erleuchtet.«

– Sūta Gosvāmī zu den Weisen in Naimiṣāraṇya



1 Alles ist in den Vedas

Veda bedeutet vollkommenes Wissen. Dieses Wissen kommt vom Höchsten und
ist nicht verschieden vom Höchsten Selbst. Da der höchste Herr vollkommen ist,
ist auch sein Wissen vollkommen. Es ist das von allen großen Persönlichkeiten,
den Halbgöttern, Weisen und Heiligen wie Brahmā, Śiva, Manu, den vier Kumaras,
Bhṛgu, Nārada, Śaunaka, Maitreya, Dvaipāyana Vyāsa, Śukadeva Gosvāmī,
Rāmānuja und vielen anderen akzeptierte zeitlose Standardwissen für eine
zivilisierte menschliche Gesellschaft. Es ist die »Gebrauchsanweisung« für
diejenigen, die glücklich leben wollen in dieser Welt und das Licht derjenigen, die
nach letztlicher Erkenntnis Gottes und Gemeinschaft mit dem Höchsten Herrn
streben.

Verschiedene Zweige am Baum des vedischen Wissens sind Ayurveda
Heilkunst), Dhanurveda Kriegskunst), Jyotirveda Astrologie und Astronomie),
Architektur, Städtebau, Musik, etc. Sie dienen indirekt dem Ziel, Śrī Bhagavan,



1 Alles ist in den Vedas 177

das Höchste Wesen, zu verstehen und Befreiung aus dem Kreislauf von Geburt
und Tod zu erlangen. Und darum geht es hauptsächlich in der vedischen Kultur.
Daneben gibt es das reine spirituelle Wissen, aufgezeichnet in den Upanisaden,
Śrīmad-Bhāgavatam, Brahmā-Saṃhitā und vielen anderen vedischen Schriften.

Am Anfang der Schöpfung erleuchtete der Höchste Herr Brahmā, das
erstgeborene Lebewesen im Universum, aus dem Herzen mit dem vedischen
Wissen. Brahmā erschuf die beweglichen und unbeweglichen Lebensformen und
lehrte die Vedas seine Söhne und Schüler, die sie wiederum ihre Schüler lehrten
usw. Auf diese Weise wurde das vedische Wissen durch die Schülernachfolge
spiritueller Meister (Guru-paramparā) herabgereicht vom ursprünglichen Guru,
Kṛṣṇa, über Brahmā, Nārada, Vyāsa und viele andere, bis in die heutige Zeit.

Ursprünglich gab es nur einen Veda, der später vierfach unterteilte wurde in
Ṛg-, Sama-, Yajur- und Atharva-Veda. Der mit makelloser Intelligenz und
unermesslicher Energie ausgestattete Dvaipāyana Vyāsadeva, Schüler Nārada
Munis und Sohn des großen Weisen Parāśara Muni, fasste das vedische Wissen
vor etwa fünftausend Jahren im Mahābhārata als dem fünften Veda, den
achtzehn Purāṇas, dem Vedānta-Sūtra und dem Śrīmad-Bhāgavatam im Geist
zusammen und diktierte es dem Halbgott Gaṇeśa, der es unter der Bedingung



178 II. ZITATE UND DIALOGE

niederschrieb, dass Vyāsa den Fluss seiner Rede nicht ein einziges Mal
unterbrechen würde, um nachzudenken.

]

Die Vedas sind die Höchste Seele. Sie sind ihr Körper. Sie sind die Wahrheit.
(— Markandeya Ṛṣi zu Yudhiṣṭira)

]

Jemand, der mit den Vedas vertraut ist, kennt alles, denn alles ist in den Vedas.
Wahrlich, Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft sind in den Vedas. (— Kapila
zu Syumarasmi)

]

Durch die Vedas wurden allen Handlungen der Menschen Grenzen gesetzt. Jene
Menschen, die sich entsprechend der Autorität der Vedas verhalten, geben sich der
Ausführung von Gelübden hin. Jene Menschen aber, die von Torheit beherrscht
werden, nehmen Sündhaftigkeit an, sind Gelübden abgeneigt, überschreiten alle
Regulierungen und werden als Rākṣasas betrachtet.

]

Von jemandem, der sich allen Lebewesen gegenüber verhält, als wären sie seine
Verwandten, und der das brahman kennt, sagt man, er kenne die Vedas.



1 Alles ist in den Vedas 179

]

Die Person, die zwar die Texte der Vedas im Gedächtnis trägt, aber ihre wahre
Bedeutung nicht versteht, trägt sie fruchtlos. In der Tat, jemand, der den Inhalt
eines Werkes im Gedächtnis hält, ohne dessen Bedeutung zu begreifen, trägt eine
nutzlose Last.

]

Eine Person, die die Vedas kennt, gelangt durch das Befolgen ihrer Regeln und
Vorschriften über den Weg der Devas1 zur höchsten himmlischen Region.
(— Nakula zu Yudhiṣṭira)

]

Unmoralische Menschen sind darauf aus, in den vedischen Schriften Fehler zu
finden. Sie bringen die Schriften in Verruf. Solche Leute setzen dasWissen anderer
herab und verkünden die Überlegenheit ihres eigenen Wissens. Sie haben Worte
als ihre Waffen und Worte als ihre Pfeile, und sie sprechen, als ob sie Meister
ihrer Wissenschaften wären. Sie sind Händler der Gelehrsamkeit und Rākṣasas
unter den Menschen.

1 deva-yāna – strikte Ausführung vedischer Riten etc.



180 II. ZITATE UND DIALOGE

]

Missachtung der Vedas, Ungehorsam gegenüber den Schriften und das Übertreten
aller heilsamen Beschränkungen führen zu Selbstzerstörung.



6 Der Kokon der Taten

Das physikalische Gesetz, dass bestimmte Aktionen entsprechende Reaktionen
zur Folge haben, hat seine Entsprechung auf der Ebene menschlichen Handelns
und wird dort Karma-Gesetz genannt. Was immer man tut unter dem Einfluss der
drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur (sattva, rajas, tamas) erzeugt eine
Reaktion, die einen früher oder später trifft. Handlungen (karman) werden auch
mit Samen verglichen, die man aussät, die heranreifen und deren Früchte man
ernten muss, ob man will oder nicht. Die karmischen Reaktionen der Taten eines
Menschen können sich in seinem gegenwärtigen Leben oder im nächsten Leben
manifestieren. Z. B. entstehen aus Unwissenheit geborener falscher Ernährungs-
und Lebensweise rasch oder ganz allmählich viele körperliche und mentale
Störungen. Die Reaktionen für respektloses Verhalten und Leid, das man anderen
zufügt, mag man in diesem Leben in Form von Krankheit erfahren oder erst im
nächsten Leben in irgendeiner anderen Form. Genauso bringen fromme und



6 Der Kokon der Taten 239

sündhafte Taten ihre jeweiligen Früchte zu gegebener Zeit hervor.
Der Mensch erntet was er gesät hat. Die Früchte unserer Taten werden uns

von dem allwissenden Zeugen, der alldurchdringenden Überseele (paramātma),
die ein Aspekt des Höchsten Wesens ist, gewährt. Die Überseele weilt im Herzen
eines jeden Lebewesens und ist sich der Handlungen eines jeden völlig bewusst.
Einen Körper nach dem anderen annehmen zu müssen, um die guten oder
schlechten Reaktionen, die süßen oder bitteren Früchte unserer Handlungen zu
genießen bzw. zu erleiden, bedeutet, karmisch gebunden zu sein. Mein jetziger
Körper ist das Resultat meines vergangenen karman und mein nächster Körper ist
das Resultat der Handlungen, die ich mit meinem jetzigen Körper ausführe.

Der Begriff Karma bezieht sich hauptsächlich auf die Reaktionen guter und
schlechter, sündhafter und frommer Handlungen, Handlungen, die im Einklang
mit dharma — den göttlichen Gesetzen und der göttlichen Ordnung — ausgeführt
werden und solche, die dharma verletzen. Wer sich über diese Tatsachen völlig
bewusst ist, wird sehr achtsam handeln. Welche Taten welche Ergebnisse
bringen, wie man gutes karman schaffen und schlechtes neutralisieren und wie
man von jeglichem karman freiwerden kann und welches Verhalten kein karman
erzeugt, wird in späteren Kapiteln erklärt.



240 II. ZITATE UND DIALOGE

Ob in diesem oder in einem anderen Leben – alle Lebewesen leben unter Bedin-
gungen, die sie sich selbst geschaffen haben durch ihre Handlungen.

]

Keine Tat, die mit Hilfe der fünf Sinnesorgane ausgeführt wird, geht jemals ver-
loren. Die fünf Sinne und die unsterbliche Seele bleiben ihre Zeugen.

]

Wie Gefäße aus weißem Messing die Farbe von Gold und Silber annehmen, wenn
sie darin eingetaucht werden, so nimmt das Lebewesen (im menschlichen Kör-
per), das völlig abhängig ist von den Tätigkeiten seiner vergangenen Leben, den
Charakter dieser Tätigkeiten an. (— Parāśara zu Janaka)

]

Die Taten eines vergangenen Lebens bringen ihre Früchte zu ihrer Zeit hervor,
genauso wie Blumen und Früchte ohne besondere Anstrengung immer zu ihrer
Zeit erscheinen.

]

Wie ein Kalb seine Eltern unter tausenden von Kühen erkennt, so erkennen und
treffen die Taten eines vergangenen Lebens den Täter im gegenwärtigen Leben.

]



6 Der Kokon der Taten 241

Von der Zeit an, während man noch im Schoß der Mutter liegt, erleidet man schon
die Früchte der Taten vergangener Leben.

]

Diejenigen, die das Fleisch von Tieren essen, die doch alle am Leben hängen,
werden ohne Zweifel selbst von den Tieren aufgegessen, die sie essen.1 Der Töter
wird immer getötet. Den Esser der Getöteten trifft das gleiche Schicksal.

]

Die Tat, die ein rechtschaffener Menschmit Vertrauen und Ernsthaftigkeit mit den
richtigen Mitteln ohne Stolz und mit Intelligenz vollbringt, geht nie verloren.

]

Wasser, das in einen ungebrannten Krug gegossen wird, wird mit der Zeit immer
weniger und verschwindet schließlich gänzlich.Wenn es jedoch in einem gebrann-
ten Krug aufbewahrt wird, wird seine Menge nicht vermindert. In ähnlicher Wei-
se sind Handlungen, die ohne intelligente Überlegung ausgeführt werden, nicht
segensreich, während Handlungen, die mit Überlegung ausgeführt werden, mit

1 Das getötete Tier bekommt in einem späteren Leben einen geeigneten Körper, um seinen
Mörder zu töten.



242 II. ZITATE UND DIALOGE

unverminderter Vortrefflichkeit bestehen bleiben und Glück als Ergebnis haben.
(— Parāśara zu Janaka)

]

Alle Lebewesen leben geschützt durch ihre Handlungen und erhalten ihre Nah-
rung als Ergebnis ihrer Handlungen von demjenigen, der die Früchte der Hand-
lungen bestimmt und gewährt.

]

Man erleidet oder erträgt niemals die Reaktionen der guten oder schlechten Taten
anderer. In der Tat genießt oder erleidet man nur die Früchte seiner eigenen
Taten.

]

Ein Mann führt für das Wohl seiner Frau und seiner Kinder zahllose üble Taten
aus, muss aber die Früchte dieser Taten in dieser und der nächsten Welt alleine
ernten.

]

Die Sünden folgen dem Täter wie sein Schatten.
]

Wie eine Seidenraupe, die sich in ihren eigenen Kokon einspinnt, spinnst du dich



6 Der Kokon der Taten 243

fortwährend in den Kokon deiner eigenen unzähligen Taten, geboren aus Verwir-
rung und Illusion, ein. Die Seidenraupe, die einen Kokon um sich herum spinnt,
wird am Ende von ihrer eigenen Tat zerstört.

]

Welche Taten auch immer mit dem grobstofflichen Körper oder im Geist ausge-
führt werden – ihre Früchte werden mit ähnlichen Körpern in diesem oder im
nächsten Leben geerntet. Z.B. werden die Früchte von Handlungen, die im Geist,
in der Vorstellung, ausgeführt werden, später im Traum erfahren.

]

Jeder erhält seine Natur von der Natur seiner Taten entsprechend der Umstände,
des Ortes, der Mittel und der Motive der Taten.

]

Was immer jemand an Glück erlangt aufgrund religiöser Riten, wird als von der
Vorsehung gegeben angesehen. Die Frucht jedoch, die eine Person durch eigene
Arbeit erlangt und die das direkte Ergebnis dieser Arbeit ist, wird als der Beweis
persönlicher Fähigkeit betrachtet. Und der Reichtum, den man spontan ohne eige-
ne Anstrengung erlangt, wird als spontane Errungenschaft angesehen. Was immer
durch Glück, oder die Hand der Vorsehung, spontan, oder als Ergebnis eigener



244 II. ZITATE UND DIALOGE

Handlungen erlangt wird, ist jedoch das Ergebnis der Handlungen eines frühe-
ren Lebens. Und Gott, der Lenker des Universums, beurteilt die Taten, die die
Menschen in vergangenen Leben begangen haben, und verteilt unter ihnen ihre
Früchte. Welche Handlungen auch immer eine Person ausführt –- seien sie gut
oder schlecht –- sind die von Gott in dieser Weise angeordneten Ergebnisse der
Taten eines früheren Lebens.2 (— Draupadī zu Yudhiṣṭira)

]

Obwohl sie wissen, dass Erfolg ungewiss ist, handeln die Leute dennoch, sodass
sie manchmal erfolgreich sind und manchmal nicht. Diejenigen, aber, die nicht
handeln, erlangen niemals Erfolg. In der Abwesenheit von Bemühung gibt es nur
ein Ergebnis: die Abwesenheit von Erfolg. (— Vidula zu ihrem Ehemann)3

]

2 Draupadī macht hier interessante Aussagen. Besonders ihr letzter Satz, dass Handlungen
selbst die Folge von Karma sein können, ist bemerkenswert.
3 Zitat aus einer Geschichte, die Königin Kuntī Kṛṣṇa erzählte, nachdem er in Hastinā-
pur Friedensverhandlungen mit den Kurus geführt hatte. Sie bat Kṛṣṇa, diese Geschichte
Yudhiṣṭira zu erzählen, um ihn zum Kampf gegen die Kurus aufzufordern.



6 Der Kokon der Taten 245

»O Bharata, niemand sollte verzweifeln und sagen: ‘O, ich handle und dennoch
habe ich keinen Erfolg.’ Denn es gibt noch andere Ursachen für Erfolg, außer per-
sönlicher Anstrengung. Ob man erfolgreich oder erfolglos ist, man sollte nicht ver-
zweifeln, denn der Erfolg der Taten hängt vom Zusammentreffen vieler Faktoren
ab. Wenn ein wichtiges Element fehlt, mag das Ergebnis der Arbeit unangemessen
oder Erfolg überhaupt nicht sichtbar sein. Wenn jedoch keine Anstrengung unter-
nommen wird, kann es keinen Erfolg geben.« (— Während ihrer Verbannung
versucht Draupadī Yudhiṣṭira zu überzeugen, sofort gegen Duryodhana zu kämpfen,
um sein Königreich zurückzuerlangen)

]

Man wird immer das, auf was der Geist gerichtet ist. Dies ist ein ewiges Mysteri-
um.4

]

4 Vgl. auch Bhagavad-Gītā 9.25. Im 5. Canto des Śrīmad-Bhāgavatam wird in diesem
Zusammenhang die Geschichte Bharatas, des Sohnes Śrī Ṛṣabhadevas, erzählt. Bharata
Mahārāja entwickelte starke Zuneigung zu einem Reh und wurde deshalb nach dem Tod
als Reh wiedergeboren.



246 II. ZITATE UND DIALOGE

Verwandte, Söhne, Frauen, Freunde, der Körper selbst und alle Besitztümer, mit
Sorgfalt gehortet, haben keinen Nutzen für die nächste Welt. Nur Taten – gute
und schlechte –, die man ausführt, folgen einem in die andere Welt (ins nächste
Leben).

]

Weder Freunde, noch Reichtum, noch gute Geburt, noch Gelehrsamkeit, noch
mantras, noch Körperkraft können einen vor Leid im nächsten Leben bewahren.

]

Durch ihre Handlungen werden Leute elend und arm.
]

Niemand kann irgendetwas durch seine eigenen Handlungen oder durch Opfer
und Verehrung allein erlangen. Der Mensch erlangt alles durch die Zeit. Der
Höchste Herr hat den Gang der Zeit zumMittel des Erwerbs aller möglichen Dinge
gemacht.

]

Die Welt wird durch die Zeit in Bewegung gesetzt. Der Lauf der Zeit bestimmt
ihre Wirkungsweise. Die Menschen führen alle ihre Handlungen – gute, schlechte
und vermischte – gänzlich durch die Zeit beeinflusst aus.



6 Der Kokon der Taten 247

]

Nichts kann durch Schicksal allein erlangt werden von einem Mann, der keine
persönliche Anstrengung unternimmt.

]

Man sollte in dem Wissen handeln, dass die Erreichung eines Zieles von einer
Kombination von Schicksal und eigener Bemühung abhängt. Derjenige, der Hand-
lungen in diesem Glauben ausführt, ist weder betrübt bei Fehlschlag noch erfreut
bei Erfolg. (— Kṛṣṇa zu Bhīma)

]

Derjenige ist niemals gestört oder verwirrt, der jede Situation, in die er gerät, als
vom Schicksal bestimmt annimmt. (— Namuci zu Indra)

]

Unsere Handlungen werden mit der Saat und Schicksal (das Ergebnis der Hand-
lungen vergangener Leben) mit dem Boden verglichen. Aus der Vereinigung des
Bodens und der Saat geht das hervor, was man ernten wird. (— Brahmā zu
Vasiṣṭha)

]

Die Kraft eines Menschen folgt – wenn richtig angewendet – nur seinem Schicksal.



248 II. ZITATE UND DIALOGE

Aber Schicksal allein kann keine guten Früchte bewirken, wo es an Bemühung
fehlt.

]

Das Schicksal hilft dem Mann nicht, der in Unwissenheit und Habsucht einge-
taucht ist.

]

Wie ein kleines Feuer, wenn vom Wind gefächelt, zu einer großen Macht heran-
wächst, so wächst das Schicksal mächtig, verbunden mit individueller Bemühung.

]

Wie etwas Leuchtendes, das vor unseren Augen erscheint, beraubt die Vorsehung
uns unserer Vernunft, und dem so gebundenen Menschen bleibt nichts anderes
mehr übrig, als sich dem Gang des Schicksals zu unterwerfen. (— Yudhiṣṭira
unterwegs zum Würfelspiel mit Śakuni)

]

DerMann, der infolge seines eigenen Fehlverhaltens von Elend überkommenwird,
sollte niemals die Zeit oder die Götter dafür verantwortlich machen.
(— Sañjaya zu Dhṛtarāṣṭra)

]



6 Der Kokon der Taten 249

Es ist Schicksal, das die Ergebnisse kluger oder unkluger Handlungen bringt.
Schicksal – immer seine eigenen Ziele verfolgend – wacht, wenn alle anderen
schlafen. (— Karṇa zu Duryodhana)



18 Wer wird glücklich in dieser Welt?

Glück und Zufriedenheit werden von allen gesucht, aber nur von wenigen erlangt,
und das, obwohl die śāstras sagen, dass ānanda, Glückseligkeit, eine der
natürlichen Eigenschaften der spirituellen Seele ist. Wie kommt das?
Offensichtlich suchen die Menschen das Glück am falschen Ort und mit den
falschen Mitteln. Wenn ich in der Wüste Wasser suche, werde ich meinen Durst
sicher nicht stillen können. Ich werde höchstens der Fatamorgana eines
wunderschönen klaren Sees nachrennen, meinen Verstand verlieren und
zugrunde gehen.

Jemand, der das Mahābhārata hört, hat den Schlüssel zu ewigem Glück in der
Hand. Jeder kann ungetrübtes und dauerhaftes Glück erlangen, wenn er den
richtigen Methoden folgt. Dies wird in den Zitaten der folgenden Kapitel noch
spezifischer behandelt werden.



18 Wer wird glücklich in dieser Welt? 347

Der Mann, der seine Sinne beherrscht, Zorn und Gier unterworfen hat und wahr-
haftig in der Rede ist, erlangt Frieden. (— Vidura zu Dhritarastra)

]

Jene gebildeten Männer, die nur das unwandelbare, unbegreifliche brahman als
ihren Versorger betrachten, das stets die Tugendhaften segnet, genießen vollkom-
menen Frieden in dieser Welt und in der nächsten. (— Yayāti zu Aṣṭaka)

]

Derjenige lebt ein Leben immerwährender Glückseligkeit, der es vermeidet, an-
deren Lebewesen Schaden zuzufügen. Jemand, der alle Lebewesen mit gleichen
Augen betrachtet, der der Wahrheit hingegeben ist, der Seelenstärke besitzt, der
seine Sinne beherrscht und der allen Wesen Schutz gewährt, gelangt zu einem
Ende, das jenseits jeden Vergleichs ist.

]

Das, was angenehm ist, wird Glück genannt. Das, was unangenehm ist, wird Un-
glück genannt. Wenn Bußen ausgeführt werden, ist das Ergebnis Glück. Wenn sie
nicht ausgeführt werden, ist das Ergebnis Unglück.

]

Freunde sind nicht die Ursache von Glückseligkeit, noch ist Reichtum fähig, Glück-



348 II. ZITATE UND DIALOGE

seligkeit zu bringen.
]

Weder das Glück, das man durch Sinnenbefriedigung erlangt, noch die Glückse-
ligkeit, die man im Himmel genießt, erreicht auch nur den sechzehnten Teil der
Glückseligkeit, die durch die Zerstörung aller Verlangen entsteht.

]

Jemand, der von Verlangen und Hoffnung befreit ist, schläft glücklich. (— Piṅ-
gala1)

]

1 Piṅgala war eine Prostituierte in der Stadt Videha, die einmal eine ganze Nacht ver-
geblich auf Kundschaft gewartet hatte. Sie stand vor ihrer Haustür, viele Männer gingen
vorbei, aber – wie das Schicksal so spielt – keiner wollte etwas von ihr. Die Stunden ver-
gingen und sie wurde immer frustrierter bis sie schließlich durch die Gnade des Höchsten
Herrn vollkommen losgelöst wurde von ihrem Verlangen und reines Glück im Geiste er-
fuhr. Sie erkannte, dass sie ihr ganzes Leben mit Nichtigkeiten verschwendet hatte, und
dass das wahre Glück im Dienst und der Liebe zum Höchsten Herrn besteht, der im Her-
zen eines Lebewesens präsent ist. Diese Geschichte wird im Srimad-Bhāgavatam, Canto
11, Kap. 8 ausführlicher erzählt als im Śrimad-Bhāgavatam.



18 Wer wird glücklich in dieser Welt? 349

Man erlangt Glückseligkeit in dem Maße, wie man fähig ist, Begierden aufzuge-
ben.

]

Glückseligkeit erlangt derjenige, der fähig ist, jenes starke Verlangen des Herzens
nach Genuss und Vergnügung aufzugeben – ein Verlangen, das sehr schwer zu
besiegen ist von den Toren, das nicht aufhört mit dem Schwinden der Energie
des Körpers und das wie eine verhängnisvolle Krankheit an ihm haftet.

]

Es gibt viel Leid in der Welt und wenig Glück. Deshalb fühlt man hauptsächlich
das Leid. In der Tat, Leid entsteht aus der Krankheit, die man Verlangen nennt,
und Glück entspringt aus der Krankheit, die man Leid nennt. Das Leid folgt dem
Glück und das Glück dem Leid. Niemand leidet ständig und niemand genießt
beständiges Glück. Deshalb muss derjenige, der ewiges Glück erstrebt, beide auf-
geben.

]

»Schon das macht mich glücklich, dass du, o Heiliger, mit mir zufrieden bist. Für
denjenigen, mit dem du zufrieden bist, gibt es nichts mehr zu erlangen.« (—
König Sṛnjaya zu Nārada Muni, nachdem dieser ihm eine Segnung gewähren wollte.



350 II. ZITATE UND DIALOGE

Nārada hatte seinen Sohn wieder zum Leben erweckt)
]

In der Tat, so wie Räuber ihre Beute fortwerfen müssen, wenn sie Sicherheit wün-
schen, so sollte eine Person alle Handlungen, die von Leidenschaft und Unwissen-
heit diktiert werden, aufgeben, wenn sie Glückseligkeit erlangen will.

]

Der Mann, der an seinem eigenen Glück interessiert ist, sollte niemals den Zorn
anderer auf sich ziehen.

]

Körperliches Leid sollte mit Medizin geheilt werden und mentales Leid mit spiri-
tueller Weisheit. Dies ist die Macht des Wissens. Die Weisen, die dies verstehen,
sollten sich nicht wie kleine Jungen verhalten. Männer mit geringer Intelligenz
werden von Kummer überwältigt, wenn sie etwas trifft, das ihnen unangenehm
ist, oder wenn sie etwas begehren und es nicht erhalten. In der Tat ist dies ein
Merkmal aller Lebewesen. Jene weisen Männer, deren Wissen sie glücklich und
zufrieden gemacht hat und die Glück und Leid mit gleichen Augen betrachten,
sind wirklich glücklich. Die Weisen sind immer zufrieden und die Narren sind im-
mer unzufrieden. Unzufriedenheit hat kein Ende und Zufriedenheit ist das höchs-



18 Wer wird glücklich in dieser Welt? 351

te Glück. Der Mann, der eine hohe Ebene spirituellen Wissens erreicht hat, ist
sich immer über die Vergänglichkeit aller materiellen Dinge bewusst, und er ist
niemals betrübt.

]

Um die Gunst des Höchsten zu erlangen, sollte man das tun, was gut ist für alle
Lebewesen und was einen selbst glücklich macht. Dies ist die Wurzel allen Erfolgs
im Leben. (— Vidura zu Dhṛtarāṣṭra)



19 Im Boot der Selbstbeherrschung

Die fünf Sinne und der als sechster Sinn bezeichnete Geist der verkörperten
Seele fühlen sich stets zu den Sinnesobjekten hingezogen. Die Augen möchten
schöne Formen sehen, die Ohren schöne Klänge hören, die Nase angenehme
Gerüche riechen, die Zunge schmackhafte Speisen kosten und die Haut
angenehme Berührung empfinden.1 Diese Wahrnehmungen werden im Geist
erfahren und dort in Wünsche nach mehr Sinnengenuss umgewandelt. Wünsche

1 Welche Sinneswahrnehmung der Geist als angenehm oder unangenehm empfindet,
hängt vom Einfluss der drei gunas (sattva, rajas, tamas – 1. Reinheit, Klarheit, Tugendhaf-
tigkeit, 2. Leidenschaft und 3. Unwissenheit, Dumpfheit, Dunkelheit) ab. Beispielsweise
mag ein von tamas beherrschter Geist den Geschmack und Geruch von Bratwürsten und
anderen Tierkadaver-Erzeugnissen lieben, während ein Geist in sattva-guna diese Wahr-
nehmungen als unangenehm empfindet.



19 Im Boot der Selbstbeherrschung 353

werden schließlich zu Handlungen (karman), die zu Reaktionen führen und das
Lebewesen so an den Kreislauf von Geburt und Tod fesseln. Um diesem
leidvollen Zustand wiederholter Geburten zu entkommen, muss man die Sinne
zügeln und den Geist beherrschen mit Hilfe gereinigter Intelligenz und dem
spirituellen Wissen der Vedas. Hedonistische Dummköpfe propagieren heute
genau das Gegenteil und schaden damit sich selbst und anderen.

]

Derjenige, der nicht habgierig ist, der mit wenigem zufrieden ist, der Objekte,
die Lust hervorrufen, nicht beachtet und der tief ist wie der Ozean, wird als ein
selbstbeherrschter Mann betrachtet. (— Vidura zu Duryodhana)

]

Die Pflichten, die von den großen Ṛṣis festgelegt wurden, von denen jeder auf sei-
ne eigene Weisheit baute, sind vielfältig. Die höchste unter ihnen ist Selbstbeherr-
schung. Diejenigen unter den Altvätern, die mit der Wahrheit vertraut waren, sag-
ten, dass Selbstbeherrschung zum höchsten Verdienst führt. Was den Brāhmaṇa
im besonderen betrifft – Selbstbeherrschung ist seine ewige Pflicht. Durch Selbst-
beherrschung erhält er die Früchte seiner Handlungen. In seinem Fall übertrifft
Selbstbeherrschung Opfer, Spenden und das Studium der Vedas. Selbstbeherr-



354 II. ZITATE UND DIALOGE

schung erhöht seine Energie. Selbstherrschung ist äußerst heilig. Durch Selbstbe-
herrschung wird ein Mensch von allen Sünden gereinigt und erhält Energie und
erlangt die höchste Glückseligkeit. Wir haben von keiner Pflicht in der Welt ge-
hört, die der Selbstbeherrschung gleichkäme. Der selbstbeherrschte Mann schläft
in Glückseligkeit, erwacht in Glückseligkeit und wandelt in der Welt in Glück-
seligkeit. Sein Geist ist immer freudvoll. Ein Mann, der nicht selbstbeherrscht
ist, erleidet ständig verschiedene Qualen. Ein solcher Mann zieht sich Unheil zu,
das aus seinen eigenen Fehlern entspringt. Ich werde dir nun sagen, welche Ei-
genschaften zusammen Selbstbeherrschung ausmachen. Nachsicht, Geduld, Ge-
waltlosigkeit, Unparteilichkeit, Wahrhaftigkeit, Ernsthaftigkeit, Beherrschung der
Sinne, Klugheit, Sanftheit, Einfachheit, Stetigkeit, Freizügigkeit, universales Mit-
leid, Hochachtung vor dem Guru, Zufriedenheit und Güte – all diese zusammen
ergeben Selbstbeherrschung. Verleumdung, Lust, Habsucht, Stolz, Selbstverherrli-
chung, Furcht, Neid und Missgunst – diese schlechten Eigenschaften werden alle
vom selbstbeherrschten Mann gemieden. Der selbstbeherrschte Mann wird nie-
mals von Anhaftungen gebunden, die aus irdischen Verbindungen entstehen und
die zu Gefühlen wie »Ich bin dein und du bist mein; sie sind in mir und ich bin
in ihnen« führen.



19 Im Boot der Selbstbeherrschung 355

]

Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, sind befähigt, nach eigenem Willen zu ge-
hen, wohin es ihnen zu gehen beliebt. Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, sind
fähig, jeden Feind zu vernichten. Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, erlangen
ohne Zweifel, was immer sie suchen. Diejenigen, die selbstbeherrscht sind, erlan-
gen die Erfüllung aller Wünsche.

]

Selbstbeherrschung ist verdienstvoller als Spenden geben. Jemand, der einem
Brāhmaṇa etwas gespendet hat, mag danach dem Einfluss von Zorn unterliegen;
ein selbstbeherrschter Mensch jedoch wird niemals zornig. Deshalb ist Selbstbe-
herrschung in punkto Verdienste dem Geben von Spenden übergeordnet. Derje-
nige, der Spenden macht und niemals zornig wird, gelangt zu Regionen großen
Glücks. Zorn zerstört die Frucht einer Spende. Deshalb ist Selbstbeherrschung
dem Spenden übergeordnet.

]

»O König, das Leben ist ein Fluss, dessen Wasser die fünf Sinne sind und des-
sen Krokodile und Haie Begierde und Zorn sind. Umfahre die Sandbänke dieses
Flusses, die die wiederholten Geburten darstellen, mit dem Boot der Selbstbeherr-



356 II. ZITATE UND DIALOGE

schung.« (— Vidura zu Dhṛtarāṣṭra)
]

Jemand, der nicht selbstbeherrscht ist, wird immer von Elend heimgesucht. Es
wird gesagt, dass Selbstbeherrschung in allen vier Lebensständen das beste aller
Gelübde ist.

]

Durch Vergebung (die nur eine andere Form von Selbstbeherrschung ist) mag
ein selbstbeherrschter Mann sehr leicht unzählige Regionen des Glücks erlangen.
Welchen Nutzen hat der Wald2 für einen selbstbeherrschten Mann? Und welchen
Nutzen hat derWald für jemanden, der nicht selbstbeherrscht ist? Wo ein selbstbe-
herrschter Mann lebt – das ist der Wald, und das ist sogar eine heilige Einsiedelei.

]

Derjenige, der seinen Zorn beherrscht, der die üblen Reden anderer nicht beach-
tet, der nicht ärgerlich wird, selbst wenn es einen Grund dafür gibt, erlangt mit
Sicherheit die vier Objekte (dharma, artha, kāma, mokṣa), für die wir leben.

]

2 d.h. asketisches Leben im Wald



19 Im Boot der Selbstbeherrschung 357

»Derjenige, der sich selbst beherrscht, o Bharata, missachtet niemanden in den
drei Welten, noch nicht einmal das gemeinste Lebewesen, geschweige denn diese
Bullen unter den Männern, die Söhne Pāṇḍus.« (— Kṛṣṇa zu Duryodhana)



20 Der Wert der Entsagung

Wenn im Mahābhārata von Entsagung gesprochen wird, sind damit im
allgemeinen Bußen, Askese im vānaprastha, der Lebensstand des sannyāsa,
Gelübde und andere freiwillig angenommene Härten und Schwierigkeiten
gemeint, die in den Vedas empfohlen werden. Solche Entsagungen führten
intelligente Menschen aus, um Loslösung von der Welt und Erkenntnis der
Absoluten Wahrheit zu erlangen. Jemand, der nicht so intelligent war, nahm
Entsagungen auf sich um materieller Ziele willen, z.B. um auf die himmlischen
Planeten erhoben zu werden.

Jñāna und tapasya, Wissen und Entsagung – diese beiden laufen parallel
nebeneinander. Durch richtig ausgeführte Entsagung wird es möglich, spirituelles
Wissen zu verstehen und anzuwenden und so die Vollkommenheit zu erreichen,
die nach den Vedas darin besteht, dass man in seiner wesensgemäßen Position
als ewiger Diener Gottes handelt. In diesem reinen Bewusstsein bedeutet



20 Der Wert der Entsagung 359

Entsagung, immer zur Freude des Höchsten Herrn zu handeln, alles in Seinen
Dienst zu stellen und nichts für die eigene Sinnenbefriedigung zu benutzen.1

Deshalb ermuntern die Weisen alle Menschen aller varṇas und āśramas, die
Vedas zu studieren und sich Entsagungen aufzuerlegen.

]

Gewaltlosigkeit, Wahrhaftigkeit, Wohltätigkeit, Mitleid – diese werden von den
Weisen als Entsagung betrachtet und nicht die Auszehrung des Körpers.

]

Jemand, der in den gṛhasta-āśrama eintritt, weil er es als seine Pflicht ansieht und
dabei alle fruchtbringenden Wünsche aufgibt, ist ein wahrer Entsager (sannyāsin)
und nicht der Mann, der sich, sein Heim und seine Familie aufgebend, in den
Wald begibt. Eine Person aber, die unter dem heuchlerischen Mantel der Recht-
schaffenheit darin fehlt, ihre Begierden aufzugeben (selbst wenn sie imWald lebt),
wird mit den tödlichen Fesseln des grimmigen Herrn des Todes gebunden. (—
Nakula zu Yudhiṣṭira)

]

1 Vgl. Bhagavad-Gītā 18.49



360 II. ZITATE UND DIALOGE

Die richtige Ausführung dieser ewigen Pflichten: die Verehrung der Devas, das
Studium der Vedas, die Zufriedenstellung der Pitṛswie auch achtungsvolle Dienste
zum spirituellen Meister – dies wird die härteste aller Entsagungen genannt.

]

Entsagung ist das höchste Gut der Lebewesen. Die Wurzel von Entsagung ist
Selbstbeherrschung und Ausgeglichenheit. Durch Entsagung erlangt man alle Din-
ge, die man sich wünscht. Durch Entsagung erreicht man das Wesen, das das
Universum erschuf.

]

Durch Entsagung erlangt man alles, was man sich nur vorstellen kann. Entsagun-
gen werden sogar höher eingestuft als die Herrschaft über die drei Welten. Durch
richtig ausgeführte Entsagung kann man Befreiung erlangen.

]

Durch Entsagung sind die Ṛṣis befähigt, die Vedas ständig zu studieren. (— Vyā-
sa zu Śukadeva)

]

Entsagungen sind für alle bestimmt. Durch Entsagungen gelangt der selbstbe-
herrschte Mann zu den himmlischen Regionen. Durch Entsagung erschuf der



20 Der Wert der Entsagung 361

mächtige Vater aller Lebewesen (Brahmā) alle Dinge.2
]

In dieser Welt der Sterblichen wurden Könige und Haushälter, die in hohen Fami-
lien Geburt genommen haben, zu dem, was sie sind, als Folge ihrer Entsagungen
im letzten Leben.

]

Alles ist durch Entsagung erreichbar. Alles ruht auf Entsagung. Entsagung ist die
Wurzel großer Glückseligkeit. Jene Männer, die ihren Körper aufgeben, nachdem
sie harte Entsagungen auf sich genommen haben, erreichen den Status von Halb-
göttern. (— Indra zu Śṛṇvavati, die Entsagungen auf sich genommen hatte, um ihn
zum Gemahl zu bekommen)

]

Wissen ist das Merkmal von Entsagung. Deshalb sollte ein intelligenter Mensch
Entsagung üben mit dem Ziel, sich Wissen anzueignen. Der Mann, der Entsagung
übt und Wissen besitzt, der alle Dualitäten als auch Krankheit, Alter und Tod

2 Brahmā nahm 100 himmlische Jahre tapasya auf sich, bevor er die Welt erschaffen
konnte.



362 II. ZITATE UND DIALOGE

transzendiert, erreicht das höchste Ziel. (— Brahmā)
]

Die Wurzel aller Aneignung ist Entsagung. Was immer schwierig zu erlangen,
zu erlernen, zu besiegen und zu durchbrechen ist, kann durch Entsagung er-
reicht werden, denn Entsagung ist unaufhaltsam. Jemand, der sich mit Alkohol
berauscht, jemand, der einen Brāhmaṇa tötet, jemand, der stiehlt und jemand, der
einen Embryo tötet, kann von dieser Sünde durch richtig ausgeführte Entsagung
(Buße) gereinigt werden. (— Brahmā)



21 In großer Gefahr

Vidura sagte: »Es war einmal ein Brāhmaṇa, der durch eine Wildnis wanderte.
Eines Tages geriet er in einen großen undurchquerbaren Wald voller Raubtiere.
Überall gab es Löwen, Elefanten und andere Tiere, die alle laut brüllten. Der Wald
war so furchtbar anzuschauen, dass Yama selbst dort Angst bekommen hätte. Das
Herz des Brāhmaṇa wurde schwer beim Anblick des Waldes. Seine Haare standen
ihm zu Berge und noch andere Zeichen der Furcht manifestierten sich bei ihm.
Nachdem er den Wald betreten hatte, rannte er hierhin und dorthin und schaute
sich in alle Richtungen um nach jemandem, der ihm Schutz gewähren könnte.
Da er den gräßlichen Tieren entkommen wollte, rannte er erschreckt drauflos,
aber es gelang ihm nicht, größeren Abstand von ihnen zu gewinnen. Dann sah
er, dass der Wald von einem Netz umgeben war, und dass eine schreckliche Frau
mit ausgestreckten Armen ihn erwartete. Dieser große Wald war auch von vielen
fünfköpfigen Schlangen umgeben, Schlangen von furchtbarer Gestalt, die so groß



364 II. ZITATE UND DIALOGE

wie Felsen waren und bis zum Himmel reichten.
Im Wald gab es eine Fallgrube, die mit vielen harten und unnachgiebigen

Schlingpflanzen und Kräutern bedeckt war. Der Brāhmaṇa fiel in diese Grube und
verhedderte sich mit den Füßen in den Schlingpflanzen und hing dort mit dem
Kopf nach unten. Während er in dieser Stellung verharrte, überkam ihn noch an-
deres Unglück. Er sah auf dem Boden der Grube eine riesige Schlange. Er sah auch
einen Elefanten mit sechs Köpfen und zwölf Beinen sich der Grube nähern. Über
den Zweigen eines Baumes, der am Rande der Grube stand, summten viele ge-
fährlich aussehende Bienen, die damit beschäftigt waren, den Honig zu trinken,
den sie aus ihren Waben holten, in die sie in großer Zahl schwirrten. Ständig
versuchten sie, den Honig zu bekommen, der allen Kreaturen so süß schmeckt,
und den besonders Kinder mögen. Der Honig tropfte fortwährend herunter. Der
Brāhmaṇa hatte großen Durst und trank in der Grube hängend diese herunterfal-
lenden Honigtropfen. In dieser leidvollen Situation Honig trinkend konnte sein
Durst dennoch nicht gelöscht werden. Unbefriedigt verlangte er nach mehr.
Selbst in dieser Situation verlor er nicht seine Anhaftung an seinen Körper.

Selbst dort hatte der Mann noch die Hoffnung, mit dem Leben davonzukommen.
Einige schwarze und weiße Ratten waren damit beschäftigt, die Wurzeln des Bau-



21 In großer Gefahr 365

mes zu durchnagen. Er war von den Raubtieren bedroht, von der Schlange auf
dem Grund der Grube, von der schrecklichen Frau am Waldrand, von dem Ele-
fanten, der sich der Grube näherte, vom Fall des Baumes durch das Nagen der
Ratten und zuletzt von den fliegenden Bienen, die den herunterfallenden Honig
schlecken wollten. In dieser misslichen Lage verbrachte er seine Zeit in der Wild-
nis und verlor zu keiner Zeit die Hoffnung, sein Leben zu verlängern.«
Dhṛtarāṣṭra sagte: »Bitte erkläre mir die Bedeutung dieses Gleichnisses, o du,

der du große Weisheit besitzt.«
Vidura erklärte: »Mit derWildnis ist die ganzeWelt gemeint. Der undurchdring-

bare Wald ist die begrenzte Sphäre des eigenen Lebens. Die Raubtiere sind die
Krankheiten, denen wir ausgesetzt sind. Die schreckliche Frau amWaldrand steht
für das Alter, das Schönheit und Ausstrahlung des Körpers zerstört. Die Grube
steht für den Körper oder den physischen Rahmen des verkörperten Lebewesens.
Die riesige Schlange auf dem Grund der Grube ist die alleszerstörende Zeit. Die
Lianen, zwischen denen der Mann hängt, repräsentieren denWunsch zu leben, der
von allen Lebewesen gehegt wird. Der sechsköpfige Elefant steht für das Jahr. Sei-
ne sechs Köpfe repräsentieren die sechs Jahreszeiten (in Indien) und seine zwölf
Beine die zwölf Monate. Die weißen und die schwarzen Ratten, die die Wurzel des



366 II. ZITATE UND DIALOGE

Baumes durchnagen, sind die Tage und Nächte, die ständig die Lebensdauer aller
Lebewesen verkürzen. Die Bienen repräsentieren unsere Wünsche. Die zahllosen
herunterfallenden Honigtropfen sind die Freuden, die durch Sinnenbefriedigung
gewonnen werden und an die die Menschen so sehr angehaftet sind. Die Weisen
verstehen den Lauf des Lebens in dieser Weise. Durch dieses Wissen gelingt es
ihnen, die Fesseln wiederholter verkörperter Existenz zu durchschneiden.«1

1 Was die vielen fünfköpfigen Schlangen, die den Wald umgeben, repräsentieren, wird
von Vidura leider nicht erklärt.



28 Die Herrlichkeit des Mahābhārata

Den Abschluss des zweiten Teils dieses Buches bilden Zitate, die das
Mahābhārata rühmen und die Segnungen verkünden, die diejenigen erhalten, die
dieses Werk hören bzw. lesen oder anderen erzählen.

Die Sünden, die wir täglich mit unseren Sinnen und unserem Geist begehen –
bewusst oder unbewusst –, werden alle zerstört, wenn man das Mahābhārata hört.
(— Vaiśampāyana zu Janamejaya)

]

Das Mahābhārata ist genauso eine Mine voller Edelsteine wie das weite Meer oder
der Berg Meru.

]

Jemand, der das höchste Gut erreichen will, sollte das Bhārata mit großer Auf-
merksamkeit hören. Man sollte jeden Tag aus demMahābhārata hören. Man sollte



28 Die Herrlichkeit des Mahābhārata 415

die Herrlichkeit des Bhārata jeden Tag preisen. Das Bhārata ist sündenreinigend
und heilig. Das Bhārata ist das höchste Ziel. Das Bhārata ist die beste aller Schrif-
ten. Man erlangt Befreiung durch das Bhārata.

]

Jemand, der die Herrlichkeit des Mahābhārata, der Erde, der Kuh, der Göttin
Sarasvatī, der Brāhmaṇas und Keśavas verkündet, muss niemals Leid ertragen.

]

In den Vedas, dem Rāmāyana und dem heiligen Bhārata wird Hari am Anfang, in
der Mitte und am Ende besungen. Jemand, der das höchste Ziel erreichen will,
sollte aus Schriften hören, in denen hervorragende Aussagen über Viṣṇu gemacht
werden. Diese Abhandlung ist heiligend. Sie ist mit allen religiösen Früchten aus-
gestattet.

]

Jemand, der Wohlstand anstrebt, sollte diese Abhandlung hören. Alle Sünden wer-
den durch das Anhören (bzw. Lesen) des Bhārata zerstört wie Dunkelheit von der
aufgehenden Sonne. Jemand, der Viṣṇu hingegeben ist, erlangt durch das Hören
des Bhārata die Früchte, die man durch das Hören der achtzehn Purānas erlangt.
Frauen, die sich Kinder wünschen, sollten das hören, was den Ruhm Viṣṇus ver-



416 II. ZITATE UND DIALOGE

breitet. Jemand, der das Bhārata hört oder es anderen vorträgt, wird von allen
Sünden gereinigt und gelangt schließlich in das Reich Viṣṇus. Ein solcher Mann
errettet seine Ahnen bis zur elften Generation.

]

Das Mahābhārata ist eine Quelle des Wissens. Es umfasst die vier Vedas und wird
in allen drei Welten gelehrt.

]

Das Studium des Mahābhārata ist eine fromme Handlung. Derjenige, der auch nur
eine Zeile eines Verses mit Vertrauen liest, hat alle seine Sünden zerstört. (—
Sūta Gosvāmī)

]

Der gelehrte Mann, der diesen Veda1 anderen erzählt, erlangt großen Gewinn.
Dies mag sogar die Sünde des Tötens eines Embryos oder ähnlich schwere Sün-
den zerstören. Der Mann, der mit Achtung und Vertrauen täglich diesem heiligen
Werk Gehör schenkt, erlangt langes Leben, Berühmtheit und wird nach dem Tod

1 Es gibt vier Vedas: Ṛg-, Sama-, Yajur- and Atharva-Veda. Das Mahābhārata wird als der
fünfte Veda betrachtet.



28 Die Herrlichkeit des Mahābhārata 417

zu den himmlischen Planeten erhoben.
]

Als einst die Halbgötter das Bhārata auf eine Schale einer Waage und die vier
Vedas auf die andere legten, um herauszufinden, welches schwerer wiegt, zeigte
es sich, dass das erstere schwerer wog. Von diesem Zeitpunkt an wurde es das
Mahābhārata (»das große Bhārata«) genannt. Weil der Inhalt von schwerwiegen-
derer Bedeutung ist, wird es Mahābhārata genannt. Jemand, der seine Bedeutung
kennt, wird von allen Sünden befreit.

]

Jemand, der die vier Vedas mit all ihren Aṅgas und Upaniṣaden kennt, aber nicht
diese Geschichte (das Mahābhārata), kann nicht als weise angesehen werden.

]

Diejenigen, die dieser Geschichte zugehört haben, können es nicht ertragen, etwas
anderes zu hören, genauso wie man es nicht ertragen kann, das Krächzen von
Krähen zu hören, wenn man einmal den süßen Ruf des männlichen Kokila-Vogels
gehört hat.

]

Wie die drei Welten aus den fünf Elementen hervorgehen, so entspringen die



418 II. ZITATE UND DIALOGE

Inspirationen aller wahren Poeten aus diesem hervorragenden Werk. Alle Poeten
lieben das Mahābhārata wie Diener ihre Meister von hoher Geburt lieben.

]

Diese heilige Geschichte erweckt im Herzen des Hörers das Verlangen nach Be-
freiung.

]

Wie sündhaft auch immer eine Person sein mag, wenn sie diese Geschichte hört,
entkommt sie all ihren Sünden wie die Sonne Rāhu entkommt (wenn die Sonnen-
finsternis vorüber ist).

]

Jemand, der diese heilige Geschichte immer wieder hört, gewinnt Reinheit des
Herzens. Das Glück, das man erlangt, wenn man zu den himmlischen Planeten
erhoben wird, ist kaum vergleichbar mit dem Glück, das man durch das Hören
dieser Geschichte erlangt.

]

Jemand, der einem anderen eine Kopie des Mahābhārata gibt, weil er darum
gebeten wurde, gibt in der Tat die ganze Erde mit ihren Ozeanen.



Geschichten, die die Weisen erzählen



Im dritten Teil dieses Buches findet der Leser Geschichten aus alter Zeit, die von ver-
schiedenen Weisen den Pāṇḍavas oder Duryodhana oder anderen Personen zur Beleh-
rung oder zum Trost etc. erzählt werden. Manche der Geschichten klingen zu phantas-
tisch und fabelhaft, um wahr zu sein. Aber darauf kommt es nicht wirklich an. Es geht
um die Vermittlung von spirituellem Wissen, von Wissen, das unbedingt nützlich und
glückverheißend ist für den Empfänger. Zum besseren Verständnis der Themen, die in
den Stories behandelt werden, empfiehlt es sich, zuvor Teil II studiert zu haben.

Indra sagte: »Wahrlich, aufgrund deiner Seelenstärke bist du heute unbewegt in
der Not. Welche Person würde noch Vertrauen in seinen Körper oder die Objekte
des Verlangens setzen, nachdem sie die Flüchtigkeit aller Dinge im Universum
erkannt hat? Wie du weiß auch ich, dass das Universum nicht ewig ist und dass
es im Feuer der Zeit brennt. Jeder wird von der Zeit heimgesucht. Alle Dinge
werden in der Pfanne der Zeit gebraten.«

– aus »Balis Gleichmut«



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld

Yudhiṣṭhira sagte: »Hast du, o Großvater, jemals einen Menschen gesehen oder
von ihm gehört, der wieder lebendig wurde, nachdem er vom Tod überwältigt
worden war?«
Bhīṣma antwortete: »Höre diese Geschichte, die sich in Naimiṣāraṇya zutrug.

Einst bekam ein Brāhmaṇa nach großen Schwierigkeiten einen Sohn mit großen
Augen. Aber schon nach wenigen Jahren starb der Sohn an einer Kinderkrankheit.
Die Eltern und Verwandten gingen mit dem Kind auf den Armen laut klagend zum
Krematorium. Dort wurde das tote Kind von einem zum anderen gereicht, und
jeder drückte es an seine Brust. Bei der Erinnerung an die süße Stimme und die
gebrochenen Worte ihres Lieblings wurden sie noch bekümmerter und begannen
bitterlich zu weinen und brachten es nicht fertig, das tote Kind auf den Boden zu
legen.
Ein Geier wurde durch ihr Klagen herbeigerufen und sagte folgende Worte



578 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

zu ihnen: ‘Geht fort und zaudert nicht, die ihr nur ein Kind aufgeben müsst. An
diesem Platz sind im Laufe der Zeit schon tausende von Männern und Frauen
von ihren Verwandten zurückgelassen worden. Seht nur, das ganze Universum
ist Wohl und Weh unterworfen. Verbindung und Trennung wechseln sich ab. Die-
jenigen, die zum Krematorium kommen, um einen toten Verwandten hier zu las-
sen, und diejenigen, die aus Verzweiflung bei diesen toten Körpern sitzen bleiben,
verschwinden selbst aufgrund ihrer eigenen Taten, wenn ihre ihnen zugemessene
Lebenszeit abgelaufen ist. Es hat keinen Nutzen, noch länger in diesem Kremato-
rium herumzulungern, diesem schrecklichen Platz, der voller Geier und Schaka-
le ist, auf dem Haufen von Knochen herumliegen und der jedes Lebewesen mit
Schrecken erfüllt. Ob Freund oder Feind, noch niemals ist jemand zum Leben zu-
rückgekommen, nachdem er einmal von der Macht der Zeit überwältigt worden
ist. Das ist das Schicksal aller Lebewesen. In dieser Welt der Sterblichen muss je-
der, der geboren wurde, sterben. Wer soll einen Toten zum Leben erwecken, der
auf dem Weg ist, den ihm der höchste Zerstörer zugewiesen hat? Die Sonne wird
sich gleich hinter die Asta-Hügel zurückziehen. Gebt eure Zuneigung für dieses
Kind auf und geht nach Hause.’
Als die Leute diese Worte des Geiers gehört hatten, schien ihr Kummer zu



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 579

vergehen. Sie legten das tote Kind auf den Boden und lenkten ihre Schritte aus
dem Krematorium. In diesem Moment kam ein Schakal, schwarz wie ein Rabe,
aus seiner Höhle und sprach die Leute folgendermaßen an: ‘Ihr Verwandte die-
ses verstorbenen Kindes habt sicher keine Zuneigung. Die Sonne steht noch am
Himmel, ihr Narren! Gebt euren Gefühlen ohne Furcht freien Lauf. Die Stunde
ist glückverheißend. Dieser Junge mag zum Leben zurückkommen! Warum wollt
ihr das Kind hier auf dem Krematorium lassen und davongehen mit Herzen aus
Stahl, ohne jedes Gefühl für euren Liebling? Wirklich, ihr habt keine Zuneigung
zu diesem Kind, das euch mit seinen süßen Worten zu erfreuen pflegte. Seht nur,
welche Zuneigung selbst Vögel und Tiere zu ihren Jungen haben. Wie die Ṛṣis,
die ihre Opfer niemals aus Verlangen nach Gewinn oder Belohnung ausführen, so
kümmern sich die Eltern von Vögeln, Tieren und Insekten mit Zuneigung um ih-
re Kinder, ohne dafür jemals irgendetwas zu erhalten. Ihre Kinder kümmern sich
nicht um sie, wenn sie alt sind, und dennoch sind die Eltern traurig, wenn sie
ihre Kleinen nicht mehr sehen. Wo in der Tat ist Zuneigung in Menschen? Bleibt
hier und vergießt Tränen für diesen Erhalter eures Geschlechts und betrachtet
ihn noch ein bisschen länger mit Zuneigung. Wie könnt ihr einfach so von der
Seite dieses mit Blumengirlanden bekränzten Jungen gehen?’



580 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Als die Leute die Worte des Schakals hörten, kamen sie zurück. Dann sagte
der Geier: ‘Weh, ihr Männer mit schwachem Geist, warum kommt ihr zurück, be-
wegt von den Worten eines grausamen gemeinen Schakals, der keine Intelligenz
besitzt? Warum klagt ihr für diese bewegungslose Verbindung aus fünf Elemen-
ten, in der die Seele nicht mehr anwesend ist? Warum klagt ihr nicht über euer
eigenes Selbst? Führt harte Bußen aus, durch die es euch gelingen mag, euch
von euren Sünden zu reinigen. Durch Bußen kann alles erreicht werden. Was nut-
zen Klagen? Unglück wird mit dem Körper geboren. Infolge dieses Unglücks ist
dieser Junge dahingegangen und hat euch in Kummer gestürzt. Reichtum, Kühe,
Gold, wertvolle Edelsteine, Kinder – alles hat seine Wurzeln in Entsagung. Entsa-
gung ist das Resultat von yoga. Das Maß an Wohl und Weh, das ein Lebewesen
erfährt in diesem Leben, ist von den Handlungen früherer Leben abhängig. Jeder
wird mit seinem Maß an Glück und Leid geboren. Der Sohn wird nicht für die
Taten seines Vaters gebunden und der Vater nicht für die Taten seines Sohnes.
Durch die eigenen guten und schlechten Taten gebunden, müssen alle auf dieser
gemeinsamen Straße reisen. Führt eure Pflichten aus und vermeidet unredliche
Taten. Verehrt die Brāhmaṇas und die Götter gebührend nach den Richtlinien der
Schriften. Werft Sorge und Trauer von euch und gebt diese elterliche Zuneigung



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 581

auf. Lasst das Kind hier liegen und verlasst jetzt schnell diesen Ort. Der Han-
delnde allein genießt die guten und schlechten Früchte seiner Taten. Was haben
die Verwandten damit zu tun? Verwandte lassen einen verstorbenen Verwandten
hier und verlassen dann den Platz. Mit Tränen in den Augen gehen sie davon
und ihre Zuneigung zum Toten schwindet dahin. Weise oder dumm, reich oder
arm – jeder wird von der Zeit überwältigt. Was nutzen Klagen? Warum klagt ihr
für einen Toten? Die Zeit ist der Herr eines jeden, und seiner eigenen Natur ge-
horchend betrachtet er alle mit gleichen Augen. In der Blüte der Jugend oder in
hilfloser Kindheit, im Alter oder im Leib der Mutter – jeder ist ein Gegenstand
der Verfolgung durch den Tod. Das ist in der Tat der Lauf der Welt.’
Der Schakal sagte: ‘Wehe, die Zuneigung zu eurem verstorbenen Kind und eu-

er Kummer haben sich verringert durch die Worte dieses unintelligenten Geiers!
Seine wohlgewählten mit Gleichmut durchsetzten Worte haben euch überzeugt,
und nun geht ihr zurück zur Stadt und gebt eure Zuneigung auf. O weh, ich dach-
te, dass der Kummer, den laut klagende Menschen im Krematorium für ein totes
Kind empfinden, dem der Kühe gleicht, die ihre Kälber verloren haben. Seit heute,
jedoch, verstehe ich, was das Maß des Kummers von Menschen ist. Als ich ihre
große Zuneigung sah, habe ich selbst Tränen vergießenmüssen! Es scheint jedoch,



582 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

dass ihre Zuneigung nicht stark ist. Man sollte sich immer aufs Beste bemühen;
dann erlangt man Erfolg durch Schicksal. Bemühung und Schicksal vereint erzeu-
gen Früchte. Man sollte sich immer voller Hoffnung bemühen. Wie kann man
Glück erlangen durch Verzweiflung? Objekte des Verlangens mögen durch Ent-
schlossenheit gewonnen werden. Warum geht ihr dann so herzlos davon? Wohin
geht ihr? Lasst doch diesen Sohn eurer Lenden, diesen Erhalter eurer Sippe nicht
in dieser Wildnis zurück. Bleibt hier, bis die Sonne untergegangen ist und das
Zwielicht erscheint. Dann mögt ihr diesen Jungen mit euch nehmen oder bei ihm
bleiben.’
Der Geier sagte: ‘Ihr Männer, ich bin jetzt volle tausend Jahre alt, aber ich

habe noch niemals eine tote Kreatur – männlich oder weiblich oder doppelge-
schlechtlich – nach dem Tod wieder lebendig werden sehen. Manche sterben in
früher Kindheit, während sie noch auf allen Vieren kriechen, manche in der Ju-
gend und manche im Alter. Das Glück aller Lebewesen einschließlich der Tiere
und Vögel ist unbeständig. Die Lebensdauer aller beweglichen und unbewegli-
chen Kreaturen ist schon von Geburt an festgelegt. Jeden Tag lassen Menschen
mit bekümmerten Herzen ihre Frauen und Lieblinge an diesem Platz zurück. Lasst
diesen leblosen Körper liegen, der steif ist wie ein Stück Holz. Warum verlasst ihr



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 583

diesen Körper nicht, dessen Leben bereits in einen neuen Körper getreten ist? Eu-
re Zuneigung ist bedeutungslos, und dieses Umarmen des Kindes ist fruchtlos. Er
sieht nicht mit seinen Augen und hört nicht mit seinen Ohren. Lasst ihn hier und
geht unverzüglich fort. Meine Worte mögen euch vielleicht grausam erscheinen,
aber sie sind in Wirklichkeit sehr vernünftig und stehen in direkter Beziehung zur
Religion der Befreiung (mokṣa). Geht jetzt nach Hause.’
Bewegt von den weisen Worten des Geiers machten sich die Leute bereit, dem

Krematorium den Rücken zu kehren. Kummer verdoppelt sich im Angesicht seines
Objektes und der Erinnerung an seine Taten; dies hatten die Leute verstanden aus
den Worten des Geiers, und so entschlossen sie sich, den Platz zu verlassen.
Gerade zu dieser Zeit kam mit schnellen Schritten der Schakal und blickte auf

das tote Kind. Der Schakal sagte: ‘Warum verlasst ihr auf Bitten des Geiers dieses
Kind, das mit Schmuckstücken geschmückt ist und das fähig ist, seinen Ahnen den
Opferkuchen darzubringen? Wenn ihr es aufgebt, werden weder eure Zuneigung
noch diese jämmerlichen Klagen zu einem Ende kommen. Stattdessen wird sich
euer Kummer noch vergrößern. Man sagt, dass das tote Kind eines Brāhmaṇas
wieder lebendig wurde, nachdem Śrī Rāmacandra einen Śūdra namens Sambuka



584 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

getötet und Rechtschaffenheit wieder hergestellt hatte.1 In ähnlicher Weise starb
der Sohn des königlichen Weisen Śveta vorzeitig. Aber dem Monarchen gelang es,
das Kind durch seine Tugendhaftigkeit wieder zu beleben. In gleicher Weise mag
vielleicht ein Weiser oder ein Gott deinen Wunsch erfüllen und euch sein Mitleid
erzeigen, die ihr so herzzerreißend weint.’
Nach diesenWorten des Schakals lenkten die von Kummer überwältigten Leute

1 Während Śrī Rāmacandras Herrschaft in Ayodhyā gab es keinen vorzeitigen Tod in sei-
nem Königreich. Es geschah jedoch, dass eines Tages ein Brāhmaṇa zum Hofe Rāmacan-
dras kam und sich über den verfrühten Tod seines Sohnes beklagte. Śrī Rāma begann sofort
nach der Ursache zu forschen. Es wurde vermutet, dass irgendeine sündhafte Handlung in
irgendeinem Winkel Ayodhyās den Tod verursacht hätte. Sehr bald entdeckte Rāma einen
Śūdra namens Sambuka, der in einem tiefen Wald asketische Entsagungen auf sich nahm.
Der König trennte ihm sofort den Kopf vom Leib, da der Śūdra kein Recht hatte, dies zu
tun. Sobald Rechtschaffenheit wiederhergestellt war im Lande, wurde der Brāhmaṇajunge
wieder lebendig. Dazu ist noch zu bemerken, dass eine Person, die vom höchsten Herrn
selbst – und Rāmacandra ist eine Inkarnation Viṣṇus – getötet wird, Befreiung erlangt.
Dass der Śūdra Askese übte und dass ihm diese Gnade zuteil wurde, lässt schließen, dass
er keine gewöhnliche Person war.



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 585

ihre Schritte zurück. Sie nahmen einer nach dem anderen das Kind auf den Schoß
und ergingen sich in reichlichen Klagen. Von ihren Klagen gerufen kam der Gei-
er wieder zu dem Platz und sprach zu ihnen. Er sagte: ‘Warum badet ihr dieses
Kind mit euren Tränen? Warum drückt ihr es mit euren Händen? Auf Befehl des
grimmigen Königs der Gerechtigkeit (Yamarāja), wurde das Kind in den Schlaf
versetzt, aus dem es kein Erwachen gibt. Jene, die asketische Verdienste besitzen,
jene, die Reichtum besitzen, jene, die große Intelligenz besitzen – in der Tat, alle
unterliegen dem Tod. Und dies hier ist der Platz für die Toten. Ständig bringen
Verwandte tausende toter Verwandter – jung und alt – hierher. Dass das Kind
zum Leben zurückkommt, möchtet ihr gerne glauben. Es wird sein Leben nicht
zurückgewinnen auf Bitten des Schakals. Wenn eine Person einmal gestorben ist
und ihren Körper verlassen hat, wird ihr Körper nicht wieder lebendig. Hunder-
ten von Schakalen wird es in hunderten von Jahren nicht gelingen, durch das
Aufgeben ihrer eigenen Körper das Kind wieder lebendig zu machen. Nur wenn
Rudra, oder Kumara, oder Brahmā, oder Viṣṇu ihm eine Segnung gewähren, kann
der Junge wieder lebendig werden. Weder das Vergießen von Tränen, noch lange
Seufzer, noch viel Klagen werden diesen ins Leben zurückbringen. Ich, der Scha-
kal, ihr alle und alle Verwandten dieses Jungen – wir befinden uns mit all unseren



586 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

religiösen Verdiensten und Sünden auf dem gleichen Pfad, auf dem dieser wan-
delt. Aus diesem Grunde sollte man andere nicht verletzen und Sünde, Falschheit,
harte Worte, und Verhalten, das andere stört, vermeiden. Trachtet bedachtsam
nach Rechtschaffenheit, Wahrhaftigkeit, Gerechtigkeit, Mitleid, Ernsthaftigkeit
und Ehrlichkeit. Diejenigen begehen Sünde, die sich nicht um ihre Väter, Mütter,
Verwandte und Freunde kümmern, während sie leben. Was könnt ihr tun mit eu-
rem Weinen für einen Toten, dessen Augen nicht mehr sehen, und der sich nicht
mehr bewegt?’
Auf diese Worte hin machten sich die Leute von Trauer überwältigt auf den

Weg nach Hause und ließen den Leichnam auf dem Krematoriumsfeld zurück.
Der Schakal sagte: ‘O weh, schrecklich ist die Welt der Sterblichen! Kein Lebe-

wesen kann hier entkommen. Und die Lebensdauer eines jeden ist kurz. Geliebte
Freunde verlassen ständig den Schauplatz. Sie ist voller Eitelkeit und Falschheit,
voller Beschuldigungen und übler Nachrichten. Beim Betrachten dieses Gescheh-
nisses, das Kummer und Schmerz vergrößert, ist mir diese Welt der Menschen
unlieb geworden. O weh, Schande über euch, ihr Menschen, die ihr auf des Geiers
Bitten euer Kind verlasst. Ihr grausamen Kerle, wie könnt ihr einfach weggehen
und jede elterliche Zuneigung aufgeben, nachdem ihr die Worte eines sündhaften



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 587

Geiers gehört habt? Auf Glück folgt Leid, und auf Leid folgt Glück. In dieser Welt,
die von Freude und Leid umhüllt ist, existiert keines dieser beiden ununterbro-
chen. Ihr Menschen von geringem Verständnis, wohin geht ihr ohne dieses schöne
Kind, diesen Sohn, der ein Schmuckstück eures Geschlechtes ist? Wahrlich, ich
kann den Gedanken, dass dieses schöne Kind lebt, nicht aus meinem Geist ban-
nen. Er wird sicher zum Leben zurückkommen. Ihr, die ihr von Kummer wegen
des toten Kindes betrübt seid, werdet an diesem Tag sicher Glück erlangen. Ihr
Unvernünftigen, ihr wollt nach Hause gehen und das Kind hier liegen lassen, weil
ihr nur an eure eigene Bequemlichkeit denkt.’
So wurden die Verwandten des verstorbenen Kindes von diesem sündhaften

Schakal, diesem Bewohner des Krematoriums, der jede Nacht auf der Suche nach
Blut umherschlich, mit ansprechenden Worten überredet zu bleiben.
Der Geier sagte: ‘Schrecklich ist dieser Platz, diese Wildnis, in der man die

Schreie von Eulen hört, und in der sich Geister, Yakṣas und Rākṣasas herumtrei-
ben. Beendet eure Riten und geht nach Hause. Werft den Leichnam weg und
verschwindet, bevor die Sonne untergeht und bevor die Dunkelheit hereinbricht.
Habichte stoßen ihre schrillen Schreie aus. Schakale heulen furchterregend. Lö-
wen brüllen. Die Sonne sinkt. Die Bäume des Krematoriums nehmen eine bläuli-



588 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

che Farbe an durch den Rauch der Leichenfeuer. Die fleischfressenden Bewohner
dieses Platzes schreien rasend vor Hunger. All diese schrecklichen Kreaturen, die
diesen furchtbaren Ort heimsuchen, werden euch gar bald angreifen. Ihr befindet
euch in großer Gefahr. In der Tat, wenn ihr gegen eure Vernunft, den falschen
und fruchtlosen Worten des Schakals Gehör schenkt, werdet ihr mit Sicherheit
alle zerstört werden.’
Der Schakal sagte: ‘Bleibt wo ihr seid! Solange wie die Sonne scheint, gibt es

selbst in dieser Einöde nichts zu befürchten. Bleibt hoffnungsvoll hier, bis die Son-
ne untergegangen ist. Ergeht euch ohne Furcht in Klagen und fahrt fort damit, das
Kind zuneigungsvoll zu betrachten. Diese Wildnis mag furchtbar erscheinen, aber
es droht euch keine Gefahr. In Wirklichkeit bietet diese Wildnis einen Anblick der
Ruhe und des Friedens. Was sind euch die Worte des Geiers wert? Wenn ihr eu-
ren Verstand verwirren lasst durch seine grausamen und harten Reden, wird euer
Kind niemals wieder lebendig!’
Der Geier sagte dann, dass die Sonne untergegangen sei, und der Schakal sagte,

dass dem nicht so sei. Beide, der Geier und der Schakal, fühlten die Qualen des
Hungers und redeten deshalb die Leute auf ihre Weise an. Erschöpft von Hunger
und Durst machten sie Erörterungen mit Bezug auf die Schriften. Bewegt von den



9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld 589

süßen Worten des Vogels und des Tieres, die beide Weisheit besaßen, wünschten
die Verwandten einmal zu gehen und ein anderes Mal zu bleiben. Zuletzt warteten
sie dort bitter klagend. Sie wussten nicht, dass das Tier und der Vogel, die beide
geschickt darin waren, ihre eigenen Ziele zu verfolgen, sie nur verwirrt hatten.
Während der Geier und der Schakal noch diskutierten und die Leute ihnen

zuhörten, erschien die große Gottheit Śaṅkara (Śiva), von seiner Gemahlin Umā
gedrängt, mit Tränen des Mitleids in den Augen auf dem Platz. Er sagte: ‘Ich
bin Śaṅkara, der Gewährer von Segnungen.’ Die Menschen warfen sich vor ihm
nieder und erwiderten: ‘Unseres einzigen Kindes beraubt, sind wir alle dem Tod
nahe. Bitte gib uns unser Leben wieder, indem du unseren Sohn lebendig machst.’
Śaṅkara sprengelte etwas Wasser über den Leichnam und das Kind wurde wieder
lebendig. Dann verneigten die Menschen sich vor dem Gott und verließen, mit
Erfolg gekrönt, in großer Freude den Platz. Durch beharrliches Hoffen und feste
Entschlossenheit und die Gnade des großen Gottes erhält man die Früchte seiner
Taten unverzüglich. Noch während die Leute weinten und jammerten, trockneten
ihre Tränen. In kurzer Zeit erhielten sie die Gnade Śaṅkaras, ihr Kummer verflog,
und sie wurden glücklich.«



590 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

– Śānti-Parva, Kap. 153



10 Die Kraft der Treue

Einst gab es einen tugendhaften frommen König unter den Madras. Er war stets
den Brāhmaṇas ergeben, großmütig und wahrhaftig. Er hatte seine Sinne unter
Kontrolle, und er liebte es, Opfer auszuführen. Er war beim ganzen Volk beliebt.
Der Name des Königs, dem das Wohl aller Lebewesen am Herzen lag, war Aśvapa-
ti. Leider hatte Aśvapati keinen Sohn, und als er alt wurde, bekümmerte ihn dies
sehr. Um Nachkommen zu erhalten, unterwarf er sich dem Brahmacarya-Gelübde
und nahm nur wenig Nahrung zu sich. Er opferte täglich zehntausend Gaben im
Feuer zur Göttin Sāvitrī. Achtzehn Jahre lang folgte er diesen Gelübden, dann
war Sāvitrī mit ihm zufrieden.
Sie erschien in verkörperter Form im Agnihotra-Feuer und sprach die folgen-

den Worte: »Du hast mich erfreut mit deinem Brahmacarya-Leben, deiner Rein-
heit, Selbstbeherrschung und all deinen Bemühungen und deiner Verehrung! Er-
bitte dir eine Segnung, o König. Du solltest jedoch niemals Tugendhaftigkeit miss-



592 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

achten.«
Aśvapati sagte: »Um Tugendhaftigkeit zu erlangen, habe ich all dies getan. O

Göttin, mögen mir viele Söhne, meines Geschlechtes würdig, geboren werden. Ich
bitte um diese Segnung, o Göttin. Die Zweimalgeborenen haben mir versichert,
dass es hohe Verdienste mit sich bringt, Nachkommen zu haben.«
Sāvitrī erwiderte: »O König, deine Absichten waren mir bekannt, und ich habe

mit dem Großvater (Brahmā) darüber gesprochen. Durch die Gunst des aus dem
Lotos Geborenen wird dir sehr bald eine hervorragende Tochter geboren werden.
Sei damit zufrieden. Ich sage dir dies im Namen des Großvaters.«
Der König kehrte in seine Hauptstadt zurück und nach einiger Zeit wurde seine

älteste Königin schwanger. Als die Zeit reif war, gebar sie ein lotosäugiges Mäd-
chen. Da sie das Mädchen durch die Gunst der Göttin Sāvitrī bekommen hatten,
nannten sie es Sāvitrī. Sāvitrī wuchs heran und war schön wie Śrī (die Glücksgöt-
tin) selbst. Ihre Taille war schmal und ihre Hüften breit. Von ihrem Körper ging
ein Glanz wie von Feuer aus, und die Leute, die sie sahen, dachten: ‘Wir haben
eine Göttin gesehen’. Bald erreichte das Mädchen ihre Pubertät, und es war Zeit,
sie zu vermählen. – Aber wegen ihrer starken Energie bat niemand um ihre Hand.
Eines Tages, nachdem Sāvitrī gefastet und gebadet und die Gottheit ihrer Fami-



10 Die Kraft der Treue 593

lie verehrt hatte, begab sie sich zu ihrem hochherzigen Vater. Sie brachte seinen
Füßen Achtung dar und überreichte ihm eine Blume, die der Gottheit geopfert
worden war und stand mit gefalteten Händen an der Seite des Königs. Der König
wurde traurig, als er seine Tochter sah, die die Pubertät erreicht hatte und die in
Schönheit Śrī glich, aber von niemandem als Ehefrau begehrt wurde. Aśvapati sag-
te: »Tochter, die Zeit ist gekommen, um dich einemManne zu geben. Jedoch fragt
niemand nach dir. Suche dir deshalb selbst einen Ehemann, der dir in Tugenden
gleicht. Höre, was ich die Zweimalgeborenen habe sagen hören: ‘Der Vater, der
seine Tochter nicht vermählt, kommt zu Unehren. Und der Ehemann, der seine
Frau nicht kennt, während sie in ihrer Pubertät ist, kommt zu Unehren. Und der
Sohn, der seine Mutter nicht beschützt, wenn ihr Ehemann tot ist, wird auch von
Schande überkommen.’ Mit diesen Worten im Herzen suche dir einen Ehemann.
Handle in solcher Weise, dass wir nicht von den Göttern getadelt werden.«
Beschämt verneigte sich die demütige Jungfrau zu ihres Vaters Füßen. Dann

bestieg sie einen goldenen Wagen und fuhr, begleitet von den alten Ratgebern
des Königs, zu den entzückenden āśramas der königlichen Weisen. Sie verehrte
diese Ṛṣis und suchte dann in allen Wäldern die Besten der Zweimalgeborenen
auf und verteilte Reichtum an sie.



594 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Eines Tages, als der König mit Nārada Muni in Gespräche vertieft im Palast
saß, erschien Sāvitrī, begleitet von den alten Ratgebern vor ihnen. Sie verneigte
sich vor beiden. Nārada fragte den König: »Wo ist deine Tochter gewesen und
was hat sie getan? Warum vermählst du sie nicht, da sie im Pubertätsalter ist?«
Aśvapati sagte: »Aus diesem Grund habe ich sie fortgeschickt, und nun ist sie

zurückgekehrt. Höre von ihr selbst, o himmlischer Heiliger, wen sie zu ihrem
Gemahl erwählt hat.«
Sāvitrī sagte: »Unter den Chālvas gab es einen tugendhaften König namens Dy-

umatsena. Es begab sich, dass er im Laufe der Zeit erblindete. Und dieser König
hatte einen einzigen Sohn. Ein alter Feind des Königs nutzte das Missgeschick Dy-
umatsenas und beraubte ihn seines Königreichs. Daraufhin ging der König mit sei-
ner Frau, die ein Kind an ihrer Brust trug, in den Wald. Der König begann Bußen
und Härten auf sich zu nehmen. Sein Sohn wuchs im Wald zu einem stattlichen
Jüngling heran. Ihn habe ich in meinem Herzen als meinen Herrn angenommen.«
Bei diesen Worten sagte Nārada: »Wehe, o König, Sāvitrī hat einen großen

Fehler begangen, da sie Satyavān als ihren Herrn erkoren hat, obwohl sie ihn
nicht kennt. Weil der Vater wahrhaftig in der Rede ist und auch die Mutter, haben
die Brāhmaṇas das Kind Satyavān (»der Wahrhaftige«) genannt.«



10 Die Kraft der Treue 595

»Ist Prinz Satyavān seinem Vater und seiner Mutter ergeben? Besitzt er Intelli-
genz, Energie und Stärke, Vergebung und Mut?«, fragte der König.
Nārada erwiderte: »In Energie gleicht Satyavān der Sonne, in Weisheit Bṛhas-

pati. Er ist tapfer wie Indra und vergebend wie die Erde selbst.«
Aśvapati sagte dann: »Ist Prinz Satyavān den Brāhmaṇas ergeben? Ist er freizü-

gig im Spenden? Ist er großmütig und wohlgeformt?«
Nārada sagte: »Im Geben von Spenden gleicht Dyumatsenas Sohn König Ran-

tideva. In seiner Hingabe zu den Brāhmaṇas gleicht er Śivi, dem Sohn Usināras.
In Großmut gleicht er Yayāti und in der Schönheit dem Mond oder einem der
Aśvinis. Er ist selbstbeherrscht, demütig, tapfer und wahrhaftig, duldsam und be-
scheiden.«
Aśvapati sagte: »O verehrungswürdiger Heiliger, du sagst, dass Satyavān mit

allen Tugenden ausgestattet ist. Sag mir nun, was seine Fehler sind, wenn er wel-
che hat.«
»Er hat nur einen Fehler, der alle seine Tugenden überwiegt, erwiderte Nārada.

Dieser Fehler kann selbst durch die größten Anstrengungen nicht beseitigt wer-
den. Er hat nur einen einzigen Fehler: von heute an in einem Jahr wird Satyavān



596 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

seinen Körper aufgeben.«1
Als der König diese Worte des Weisen hörte, sagte er zu seiner Tochter: »Komm,

o Sāvitrī, erwähle einen anderen zu deinem Herrn. Satyavāns Tage sind gezählt.«
Bei diesen Worten ihres Vaters sagte Sāvitrī: »Der Tod kommt nur einmal, eine

Tochter wird nur einmal weggegeben, und nur einmal sagt eine Person ‘ich gebe
dies’. Diese drei Dinge finden nur einmal statt. In der Tat, mit kurzem oder langem
Leben – ich habemeinen Gemahl erwählt. Ein zweites Mal werde ich nicht wählen.
Zuerst denkt man über eine Sache nach, dann spricht man darüber und dann setzt
man sie in die Tat um. Dafür bin ich ein Beispiel.«
Nārada sagte dann: »O Bester aller Männer, nichts kann deine Tochter von

ihrem Entschluss abbringen. Keine andere Person besitzt solche Tugenden wie
Satyavān. Die Vermählung deiner Tochter mit Satyavān wird deshalb von mir
gebilligt.«
Aśvapati erwiderte: »Was du gesagt hast, o Ehrwürdiger, sollte niemals miss-

achtet werden, denn deine Worte sind wahrhaftig, und du bist mein ewiger Meis-
ter.«

1 Durch seine spirituelle Vollkommenheit konnte Nārada die Zukunft Satyavāns sehen.



10 Die Kraft der Treue 597

Dann verschwand Nārada in den Himmel,2 und der König begann, Vorbereitun-
gen für die Hochzeit zu treffen. An einem glückverheißenden Tag begab er sich
zusammen mit allen alten Brāhmaṇas und ṛtvijas3 und Priestern in den Wald zum
āśrama des königlichen Weisen Dyumatsena. Er näherte sich dem blinden König
zu Fuß gefolgt von den Zweimalgeborenen. Der rājārṣi saß auf einer Kuśagras-
matte unter einem Salabaum. Nachdem Aśvapati den König gebührend verehrt
hatte, stellte er sich vor. Dyumatsena bot seinem Gast einen Sitz an, reichte ihm
arghya und schenkte ihm eine Kuh und fragte ihn dann nach seinem Begehr.
Aśvapati sagte: »O königlicher Weiser, dieses schöne Mädchen ist meine Toch-

ter Sāvitrī. Nimm sie bitte entsprechend den Gebräuchen unserer Kaste als deine
Schwiegertochter an.«
Dyumatsena sagte: »Unseres Königreichs beraubt, wohnen wir jetzt im Wald

2 Nārada ist ein besonderer himmlischer Ṛṣi, der jederzeit nach seinem Belieben an jedem
Ort des Universums erscheinen kann und der sogar Vaikuṇṭha, das spirituelle Königreich
Gottes jenseits der materiellen Welt, betreten kann. Er ist sozusagen ein transzendentaler
Raumfahrer.
3 Priester, die bei Opfern eine bestimmte Aufgabe erfüllen.



598 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

und leben wie Asketen. Deine Tochter verdient es nicht, im Wald zu leben. Wie
soll sie denn die Härten eines solchen Lebens ertragen?«
Aśvapati erwiderte: »Meine Tochter weiß genauso wie ich, dass Glück und

Leid kommen und gehen. Diese Worte, die du gebraucht hast, sind bei jeman-
dem wie mir nicht angebracht. Ich habe mich aus Freundschaft vor dir verneigt.
Es geziemt sich deshalb nicht für dich, meine Hoffnung zu zerstören. Wir sind
gleichwertig und sollten uns verbünden. Nimm deshalb meine Tochter als deine
Schwiegertochter und die Gemahlin Satyavāns, an.«
Dyumasena sagte: »Ich wollte mich schon früher mit dir verbünden, bevor ich

meines Königreichs beraubt wurde. Deshalb mag dieser Wunsch heute in Erfül-
lung gehen. Du bist mir in der Tat ein willkommener Gast.«
Dann ließen die beiden Könige alle Zweimalgeborenen der Siedeleien des Wal-

des zusammenkommen, um an der Hochzeit teilzunehmen. Nachdem Aśvapati
seine Tochter zusammen mit vielen schönen Kleidern und kostbaren Schmuck-
stücken weggegeben hatte, machte er sich in großer Freude auf den Heimweg.
Und Satyavān war sehr froh, eine Frau bekommen zu haben, die alle Tugenden
besaß, während Sāvitrī ebenfalls hocherfreut war, den Ehemann ihres Herzens
bekommen zu haben. Als ihr Vater abgereist war, legte sie allen Schmuck ab und



10 Die Kraft der Treue 599

kleidete sich in Baumrinde. Und wegen ihrer Dienste und Tugenden, ihrer Sanft-
heit und Selbstbeherrschung war jeder mit ihr zufrieden. Ihre Schwiegermutter
war mit ihr zufrieden, weil Sāvitrī ihr diente und sie kleidete und schmückte, und
ihr Schwiegervater war mit ihr zufrieden, weil sie ihn wie einen Gott verehrte und
den Drang der Zunge beherrschte. Sie erfreute ihren Gatten durch ihre honigsü-
ßen Worte, ihre Geschicklichkeit in jeder Arbeit, ihre geistige Ausgeglichenheit
und ihre Liebe zu ihm. So nahm sie für einige Zeit im āśrama dieser frommen
Menschen asketische Härten auf sich. Aber die Worte Nāradas waren im Geist
der besorgten Sāvitrī Tag und Nacht gegenwärtig.
Sie zählte die Tage und am vierten Tag vor dem Todestag Satyavāns begann sie

ein Gelübde auszuführen, bei dem man drei Tage keine Nahrung zu sich nimmt.
Als der alte König von ihrem Gelübde hörte, wurde er sehr besorgt und sprach
zu ihr die folgenden Worte: »Dieses Gelübde, o Tochter eines Königs, ist äußerst
hart, denn es ist extrem schwierig, drei Tage und Nächte lang zu fasten.«
Sāvitrī antwortete: »Sei unbesorgt, o Vater. Ich werde dieses Gelübde ausfüh-

ren. Ich versichere dir, dass ich diese Aufgabe mit Entschlossenheit und Ausdauer
auf mich genommen habe, und Ausdauer und Entschlossenheit sind die Ursache
erfolgreich beendeter Gelübde.«



600 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Dyumatsena sagte: »In keiner Weise kann ich dich von der Ausführung dieses
Gelübdes abhalten. Jemand wie ich sollte dich vielmehr ermutigen, das Fasten
nicht zu brechen.«
Die Nacht vor Satyavāns Tod verbrachte Sāvitrī in großer Pein. Als die Sonne

aufgegangen war, führte sie ihre Morgenriten aus, opferte Gaben im Feuer und
dachte all die Zeit ‘heute ist der Tag’. Dann verneigte sie sich vor ihrem Schwie-
gervater und ihrer Schwiegermutter und allen älteren Brāhmaṇas. Und für das
Wohlergehen Sāvitrīs sprachen alle Asketen dieses Ortes die Segnung aus, dass
sie niemals Witwe werden möge. Sāvitrī nahm diese Worte an, indem sie in Ge-
danken sagte, ‘sei es so’.
Ihr Schwiegervater und ihre Schwiegermutter sprachen dann zu Sāvitrī, die

ruhig in einer Ecke saß, die folgenden Worte: »Du hast dein Gelübde ausgeführt.
Die Zeit ist gekommen, ein Mahl zu dir zu nehmen.«
Sāvitrī sagte: »Ich werde erst essen, wenn die Sonne untergeht. Das ist mein

Entschluss und mein Gelübde.«
Als sie gesprochen hatte, nahm Satyavān seine Axt und wollte in den Wald ge-

hen. Und Sāvitrī sagte zu ihrem Gemahl: »Geh nicht allein. Ich will dich begleiten.
Ich kann es nicht ertragen, von dir getrennt zu sein.«



10 Die Kraft der Treue 601

Satyavān sagte: »Du bist nie zuvor im Wald gewesen. Und die Waldpfade sind
schwer zu begehen. Außerdem bist du geschwächt durch dein Gelübde. Wie willst
du also fähig sein, mich zu Fuß zu begleiten?«
Sāvitrī erwiderte: »Das Fasten hat mich nicht erschöpft. Ich empfinde keine

Schwäche, und ich habe mich entschlossen zu gehen. Bitte bringe mich nicht
davon ab.«
Darauf sagte Satyavān: »Wenn du gehen willst, werde ich dir diesen Wunsch

erfüllen. Frage aber erst meine Eltern um Erlaubnis, damit ich keines Fehlers
schuldig werde.«
Nachdem Sāvitrī von ihren Schwiegereltern die Erlaubnis erhalten hatte, Sa-

tyavān begleiten zu dürfen, verließ sie mit ihm den āśrama. Sie kamen durch
bildhaft schöne Wälder, in denen Pfauen umherspazierten. Und Satyavān sagte
zu seiner lieben Gemahlin: Sieh nur diese blühenden Bäume überall und diese
heiligen Flüsse mit ihren klaren Strömungen. Aber Sāvitrīs Herz war schwer, und
sie beobachtete – stets der Worte Nāradas gedenkend und in Erwartung der To-
desstunde ihres Gemahls – alle seine Bewegungen.
Satyavān begann dann, Äste zu zerhacken und geriet bald ins Schwitzen. Sein

Kopf schmerzte, und er sagte zu seiner geliebten Frau: »O Sāvitrī, aufgrund dieser



602 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

schweren Arbeit schmerzt mein Kopf und all meine Glieder sind schwer. Ich habe
das Gefühl, als ob mein Kopf von hundert Lanzen durchbohrt wird. Ich muss mich
ein Weilchen hinlegen, denn ich habe keine Kraft mehr zu stehen.«
Sāvitrī setzte sich schnell und legte den Kopf ihres Gemahls auf ihren Schoß.

Im nächsten Moment sah sie eine in ein rotes Gewand gekleidete Person mit ei-
nem Diadem. Ihr Körper war riesig und leuchtete wie die Sonne. Er hatte eine
dunkle Hautfarbe und rote Augen und trug in einer Hand eine Schlinge. Er war
schrecklich anzusehen. Er stand neben Satyavān und schaute ihn unentwegt an.
Und als Sāvitrī ihn sah, legte sie den Kopf ihres Gemahls vorsichtig auf den Boden,
stand auf und sprach mit wehleidiger Stimme: »Deiner übermenschlichen Form
nach zu urteilen, bist du ein Gott. O Bester der Götter, sag mir bitte, wer du bist
und was du vorhast, wenn es nicht ungebührend ist, dich danach zu fragen.«
Die Gestalt antwortete: »O Sāvitrī, du bist deinem Gemahl hingegeben, und du

besitzt asketische Verdienste. Deshalb rede ich mit dir. Wisse, dass ich Yama bin.
Die Lebensfrist deines Herrn Satyavān ist abgelaufen. Ich werde ihn deshalb mit
dieser Schlinge binden. Dies ist mein Auftrag.«
Der Herr der Pitṛs begann dann, ihr alles über seine Absichten zu erklären.

Er sagte: »Dieser Prinz besitzt Tugenden und religiöse Verdienste. Er verdient es



10 Die Kraft der Treue 603

nicht, von meinen Schergen hinweggeholt zu werden. Deshalb bin ich persönlich
gekommen.«4
Yamarāja zog dann eine Person von der Größe eines Daumens aus dem Kör-

per Satyavāns, band sie mit seiner Schlinge und zog in südlicher Richtung davon.
Überwältigt von Schmerz, folgte Sāvitrī ihm. Yama rief ihr zu: »Kehr um, o Sāvi-
trī, und führe die Verbrennungsriten deines Herrn durch. Du bist frei von jeder
Verpflichtung deinem Herrn gegenüber. Du bist mir so weit gefolgt wie möglich.«
Sāvitrī erwiderte: »Ob mein Gemahl gebunden fortgeschleppt wird, oder ob er

aus eigenem Willen geht, ich folge ihm. Das ist der ewige Brauch. Durch die Kraft
meiner Askese, meiner Achtung vor allen mir übergeordneten Personen, meiner
Hingabe zu meinem Herrn, meiner Gelübde und auch deiner Gunst, ist mein Gang
unbehindert. Die Weisen haben erklärt, dass man Freundschaft mit jemandem
schließt, wenn man nur sieben Schritte mit ihm zusammen geht. Aufgrund dieser
Freundschaft mit dir, werde ich dir etwas sagen. Höre mir bitte zu. Diejenigen, die

4 Normalerweise überträgt Yamarāja solche Aufträge seinen Dienern. Aber da Satyavān
ein besonders tugendhafter Mensch war und außerdem eine besonders treue Frau besaß,
erschien er persönlich.



604 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

nicht selbstbeherrscht sind, erlangen keine religiösen Verdienste als brahmacārīs,
gṛhastas, vānaprasthas oder sannyāsins. Wahres Wissen ist die Essenz religiöser
Verdienste. Die Weisen betrachten deshalb religiöse Verdienste als das Beste aller
Dinge und nicht das Durchlaufen der vier Lebensstände. Durch das Praktizieren
nur eines der vier Lebensstände (āśramas) haben wir wahre Verdienste erlangt,
und deshalb trachten wir nicht nach einem Leben im dritten oder vierten Stand.«
Als Yamarāja diese Worte hörte, sagte er: »Geh zurück! Deine vernünftigen

Worte haben mich erfreut. Erbitte dir eine Segnung! Außer dem Leben deines
Gatten kann ich dir alles geben, was du wünschst.«
Sāvitrī sagte: »Gib meinem blinden Schwiegervater, der, seines Königreichs

beraubt, ein Leben der Askese im Wald führt, sein Augenlicht zurück und mach
ihn stark wie Feuer oder wie die Sonne.«
Yama sagte: »O schöne Dame, ich gewähre dir diese Segnung. Wie du es gesagt

hast, so soll es sein. Aber kehre jetzt um. Du bist müde und erschöpft von der
langen Reise.«
Sāvitrī erwiderte: »Welche Erschöpfung kann ich fühlen in der Gegenwart mei-

nes Gemahls? Das Los meines Gemahls ist sicherlich auch mein Los. Wo du mei-
nen Gemahl hinträgst, da gehe ich hin. O Oberhaupt der Himmlischen, höre mich



10 Die Kraft der Treue 605

noch einmal an: Nur ein Moment der Gemeinschaft mit den Frommen ist höchst
wünschenswert; Freundschaft mit ihnen ist es noch mehr. Und Umgang mit den
Tugendhaften kann niemals fruchtlos sein. Deshalb sollte man in der Gemein-
schaft von Rechtschaffenen leben.«
Yamarāja sagte: »Die Worte, die du gesprochen hast, enthalten nützliche Unter-

weisungen, erfreuen das Herz und vermehren selbst die Weisheit eines Gelehrten.
Erbitte dir deshalb, o edle Dame, eine Segnung außer dem Leben Satyavāns.«
Sāvitrī sagte: »Vor einiger Zeit verlor mein Schwiegervater sein Königreich.

Möge dieser Monarch sein Reich zurückbekommen. Und möge dieser mir Über-
geordnete niemals seine Pflichten aufgeben.«
Dann sagte Yama: »Der König wird bald sein Reich zurückerlangen. Er wird

auch niemals von seinen Pflichten abweichen. So habe ich, o Tochter eines Königs,
deinen Wunsch erfüllt. Kehr nun um. Nimm keine weiteren Schwierigkeiten auf
dich.«
Sāvitrī sagte: »Du beschränkst alle Lebewesen durch deine Verordnungen, und

durch deine Verordnungen führst du sie hinweg, nicht durch deinen eigenen Wil-



606 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

len. Deshalb, o Göttlicher, nennen dich die Leute Yama.5 Bitte vernimm die Wor-
te, die ich dir sage: Die ewige Pflicht aller Guten anderen Lebewesen gegenüber
ist, sie niemals – weder in Gedanken noch in Worten oder Taten – zu verletzen,
sondern Mitleid mit ihnen zu haben. In dieser Welt besitzen die Menschen keine
Hingabe und kein Wissen in dieser Hinsicht. Die Guten jedoch erweisen selbst
ihren Feinden Barmherzigkeit, wenn sie ihren Schutz suchen.«
Yama sagte: »Deine Worte sind wie Wasser für eine durstige Seele. Erbitte dir

deshalb erneut eine Segnung außer dem Leben Satyavāns.«
Auf diese Worte antwortete Sāvitrī: »Mein Vater hat keine Söhne. Dass er ein-

hundert Söhne zeugen möge, die sein Geschlecht fortführen, ist die dritte Seg-
nung, die ich erbitte.«
Yamarāja erwiderte: »O gesegnete Dame, dein Vater wird hundert vortreffliche

Söhne bekommen, die die Dynastie deines Vaters fortführen werden. Nun, da dein
Wunsch erfüllt ist, kehre um. Du bist weit genug gegangen.«
Sāvitrī sagte: »An der Seite meines Gemahls bin ich mir nicht über die Länge

des Weges bewusst, den ich gegangen bin. Mein Geist möchte sogar noch weiter

5 yama bedeutet »Beschränkung«, »Regulierung«



10 Die Kraft der Treue 607

gehen. Höre noch einmal meinen Worten zu, während du voranschreitest. Du bist
der mächtige Sohn Vivasvats,6 deshalb nennen die Weisen dich Vaivasvata. Und
weil du die Lebewesen gerecht richtest, wirst du der Herr der Gerechtigkeit ge-
nannt. Noch nicht einmal in sein eigenes Selbst setzt man so viel Vertrauen wie
in die Rechtschaffenen. Deshalb wünscht sich jeder im besonderen enge Gemein-
schaft mit den Rechtschaffenen. Güte des Herzens allein erweckt das Vertrauen
aller Lebewesen. Und deshalb setzen die Lebewesen ihr Vertrauen besonders in
die Rechtschaffenen.«
Diese Worte vernehmend antwortete Yamarāja: »Die Worte, die du gesprochen

hast, o schöne Dame, habe ich niemals zuvor von irgendjemand anderem gehört.
Ich bin hocherfreut über deine Rede. Nimm eine vierte Segnung an – außer dem
Leben Satyavāns – und gehe dann nach Hause.«
Sāvitrī sagte: »Aus Satyavāns Lenden sollen mir hundert vortreffliche Söhne

gezeugt werden. Dies ist mein vierter Wunsch.«
Yama erwiderte: »Du sollst, o edle Dame, hundert starke Söhne bekommen,

die dir große Freude bereiten werden. Geh jetzt zurück, o Tochter eines Königs.

6 Vivasvat oder Vivasvān ist ein anderer Name Sūryas, des Sonnengottes.



608 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Du bist bereits zu weit gegangen.«
Sāvitrī sagte: »Die Rechtschaffenen üben sich stets in Tugendhaftigkeit. Und

die Gemeinschaft der Frommen mit den Frommen ist niemals fruchtlos. Auch er-
wartet den Frommen von den Frommen keine Gefahr. Und wahrlich, es sind die
Rechtschaffenen, die durch ihre Wahrhaftigkeit dafür sorgen, dass sich die Sonne
am Himmel bewegt. Die Rechtschaffenen erhalten die Erde durch ihre Entsagun-
gen. Von ihnen hängt die Vergangenheit und die Zukunft ab. Deshalb sind die
Rechtschaffenen niemals betrübt in der Gemeinschaft der Rechtschaffenen. Die
Rechtschaffenen fahren damit fort, allen Lebewesen Gutes zu tun, ohne etwas da-
für zu erwarten, da sie wissen, dass dies die ewige Tätigkeit der Rechtschaffenen
ist. Ein guter Rat ist niemals verschwendet an die Guten und Tugendhaften. Weder
erleidet das eigene Interesse noch die Würde einen Schaden durch das Annehmen
solchen Rates. Oftmals werden die Rechtschaffenen die Beschützer aller.«
Yama erwiderte: »Je mehr du solche Worte sprichst, die bedeutungsvoll, honig-

süß, moralisch und für den Geist angenehm sind, desto mehr Achtung empfinde
ich vor dir. O du, die du deinem Herrn so hingegeben bist, bitte um eine unver-
gleichliche Segnung.«
Sāvitrī sagte daraufhin: »O Gewährer von Ehren, die Segnung, die du mir be-



10 Die Kraft der Treue 609

reits gewährt hast, kann ohne die Vereinigung mit meinem Gemahl nicht offen-
kundig werden. Deshalb bitte ich dich um die Segnung, Satyavān wieder zum
Leben zu erwecken. Ohne meinen Gemahl bin ich wie tot. Ohne meinen Gemahl
wünsche ich mir keine Freude. Ohne meinen Gemahl strebe ich noch nicht einmal
nach einem Leben auf den himmlischen Planeten. Ohne meinen Gemahl wünsche
ich keinen Reichtum. Ohne meinen Gemahl möchte ich nicht leben. Du selbst
hast mir diese Segnung gewährt, einhundert Söhne zu bekommen, und dennoch
schleppst du meinen Gemahl fort.«
»So sei es«, sprach Vivasvatas Sohn Yama und versicherte ihr, dass alle Seg-

nungen in Erfüllung gehen würden. Dann begab er sich in sein Reich zurück, und
Sāvitrī ging zu dem Platz, wo der aschgraue Leichnam Satyavāns lag. Sie setz-
te sich nieder und legte seinen Kopf auf ihren Schoß. Satyavān kam wieder zu
Bewusstsein und sie zuneigungsvoll betrachtend wie einer, der von einer Reise
aus einem fremden Land zurückgekehrt ist, sagte er: »Ich muss lange geschlafen
haben. Warum hast du mich nicht geweckt? Und wo ist diese dunkle Person, die
mich wegschleppte?«
Sāvitrī erwiderte: »O Bulle unter den Männern, du hast lange geschlafen auf

meinem Schoß. Dieser Züchtiger aller Lebewesen, der verehrenswerte Yama, ist



610 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

weggegangen. Nun bist du erfrischt, o gesegneter Sohn eines Königs. Steh auf,
wenn du fähig bist dazu. Siehe, die Nacht ist tief.«
Satyavān erhob sich und sagte: »O Mädchen mit schlanker Taille, ich kam hier-

her, um Holz zu machen und fühlte plötzlich einen heftigen Schmerz in meinem
Kopf. Unfähig noch länger auf den Beinen zu stehen, legte ich mich nieder mit
dem Kopf auf deinem Schoß und schlief ein. An all dies kann ich mich erinnern.
Dann war es dunkel um mich herum, und ich sah mitten in der Dunkelheit eine
leuchtende Person. Wenn du darüber Bescheid weißt, dann sag mir bitte, ob das
ein Traum oder Wirklichkeit war.«
Sāvitrī antwortete: »Die Sonne ist schon lange untergegangen, und die Nacht

ist dunkel. Ich werde dir morgen alles erzählen. Lass uns jetzt schnell nach Hause
gehen. Hör nur das furchtbare Brüllen der wilden Tiere, die durch den nächtlichen
Wald streifen. Das schreckliche Heulen der Schakale lässt mein Herz in Furcht
erzittern.«
Satyavān sagte: »Aufgrund der Dunkelheit hat der Wald eine furchterregende

Gestalt angenommen, und du wirst nicht fähig sein, den Weg zu finden.«
Sāvitrī erwiderte: »Wenn du zu schwach bist und nicht gehen kannst, werde

ich ein Feuer entzünden, und wir werden die Nacht hier zusammen verbringen.«



10 Die Kraft der Treue 611

Satyavān begann zu klagen: »O meine armen alten Eltern. Sicher machen sie
sich große Sorgen um uns. Noch nie bin ich nach der Dämmerung nach Hause
gekommen. Selbst wenn ich einmal etwas länger wegblieb als gewöhnlich, fragte
mein Vater voller Sorge alle Bewohner der Wald-Āśramas, ob sie mich gesehen
hätten. Ich bin die Stütze meines blinden Vaters und meiner alten Mutter. Sie
können ohne mich nicht leben. Vorgestern weinten sie die ganze Nacht aus Sorge,
mir könne etwas zustoßen. Ich hasse diesen Schlaf, durch den ich meine arme
Mutter und meinen alten Vater in solche Schwierigkeiten gebracht habe. Ich will
sofort zu ihnen. Ich kann ohne sie nicht leben.«
Sāvitrī wischte die Tränen von Satyavāns Augen und sagte: »Wenn ich irgend-

welche religiösen Verdienste erworben habe durch Bußen, Opfer und Spenden,
dann möge diese Nacht meinem Schwiegervater und meiner Schwiegermutter et-
was Gutes bringen.«
Dann legte sie Satyavāns linken Arm um ihre Schulter und ihren rechten Arm

um Satyavāns Schulter, und sie gingen los. Plötzlich ging der Mond über den
Bäumen auf und erhellte den Pfad, den sie gekommen waren. Satyavān war be-
gierig, schnell nach Hause zu seinen Eltern zu kommen, und so stolperten sie im
Mondschein voran.



612 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

In der Zwischenzeit hatte der mächtige Dyumatsena sein Augenlicht wieder-
bekommen, und er suchte zusammen mit seiner Frau Śaibya überall im Wald,
an Flüssen und Seen und bei den āśramas der Brāhmaṇas nach Satyavān und Sā-
vitrī. Wann immer sie ein Geräusch hörten, blieben sie stehen in der Hoffnung,
Satyavān käme zurück. Sie liefen umher wie Verrückte. Ihre Füße waren von Dor-
nen zerstochen und bluteten, und ihre Kleider waren zerrissen. Dann versammel-
ten sich alle Brāhmaṇas,7 um sie und trösteten sie und brachten sie nach Hause.
Obwohl die Zweimalgeborenen ihnen viele Geschichten aus vergangenen Zeiten
erzählten, fingen die beiden nach einer Weile an zu klagen: »O weh, o Sohn, o
Schwiegertochter, wo seid ihr?«
Dann sprach ein wahrhaftiger Brāhmaṇa namens Suvarcas: »Wenn man die

Entsagungen, die Selbstbeherrschung und das Benehmen seiner Frau Sāvitrī in
Betracht zieht, kann es keinen Zweifel geben, dass Satyavān lebt.«
Gautama sagte: »Ich habe alle Vedas studiert und habe große asketische Ver-

7 unter ihnen befandens ich auch Gautama, Bharadvāja, Daumya, Maṇḍavya und viele
andere große Persönlichkeiten, von denen wir im ersten Teil dieses Buches schon gehört
haben



10 Die Kraft der Treue 613

dienste erlangt. Ich habe brahmacarya praktiziert und Agni und alle meine Höher-
gestellten zufriedengestellt. Mit beherrschtem Geist habe ich alle Gelübde einge-
halten und manchmal sogar nur von Luft gelebt. Durch die Kraft dieser Askese
kann ich die Taten anderer sehen. Seid deshalb versichert, Satyavān lebt.«
Dann meldete sich sein Schüler zu Wort. Er sagte: »Worte aus dem Munde

meines Guru können niemals unwahr sein. – Satyavān lebt!«
Ein Ṛṣi sagte: »Die glückverheißenden Merkmale an Sāvitrīs Körper in Betracht

ziehend, an denen man erkennen kann, dass sie keine Witwenschaft ertragen
muss, kann es keinen Zweifel geben, dass Satyavān lebt.«
Apastamba sagte: »Die Art der Stimmen der Vögel und Tiere, die man in der

Stille des Waldes aus allen Richtungen hören kann und die Tatsache, dass der
König sein Augenlicht wiedergewonnen hat, deuten darauf hin, dass Satyavān
lebt.«
Und Dhaumya sagte: »Da dein Sohn mit allen Tugenden geziert ist und da er

von allen geliebt wird und die Merkmale eines langlebigen Menschen besitzt, gibt
es keinen Zweifel, dass er lebt.«
Durch diese Worte der Weisen fühlte sich das Königspaar etwas getröstet. Bald

darauf erreichten Satyavān und Sāvitrī glücklich den āśrama. Alle waren hocher-



614 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

freut, sie wiederzusehen, und Gautama sagte zu Satyavān: »Warum bist du so lang
weggeblieben? Deine alten Eltern und wir alle haben uns große Sorgen um euch
gemacht. Erzähle, was sich zugetragen hat.«
Satyavān erzählte, wie er plötzlich während des Holzhackens Kopfschmerzen

bekam und so müde wurde, dass er sich hinlegen musste. Sāvitrī berichtete dann
– zum Erstaunen aller – die ganze Geschichte, die sich zugetragen hatte, mit Ya-
marāja und den fünf Segnungen, die er ihr gewährt hatte.
Am nächsten Morgen versammelten sich die Brāhmaṇas der Siedelei, nachdem

sie ihre Morgenriten ausgeführt hatten, und priesen vor Dyumatsena wieder und
wieder das große Glück Sāvitrīs. Und es begab sich, dass eine Menge Leute aus
Śālva bei ihnen eintrafen. Sie erzählten, dass Dyumatsenas Feind zusammen mit
seinen Freunden und Verbündeten von seinem eigenen Minister getötet worden
war, und dass das Volk die Rückkehr des Königs forderte. Sie baten den König,
zu seiner Hauptstadt zurückzukehren und den Thron wieder zu besteigen.
Dyumatsena verehrte die anwesenden Brāhmaṇas und stieg dann in die Kut-

sche, die sie mitgebracht hatten und fuhr mit Śaibya und Satyavān und Sāvitrī
nach Śālva.
Sāvitrī gebar hundert starke Söhne, die den Ruhm des Śālva-Geschlechts ver-



10 Die Kraft der Treue 615

größerten und ebenso gabMālavi, ihreMutter, hundert mächtigen Söhnen Geburt.
So errettete Sāvitrī durch ihre unvergleichliche Treue, ihre Tugendhaftigkeit und
ihre Entsagungen sich selbst, ihren Vater, ihre Mutter, ihren Schwiegervater und
Schwiegermutter und ihren Gemahl aus einer bemitleidenswerten Lage und wur-
de für alle die Ursache von großem Glück.

— Vana-Parva, Kap. 291–297



16 Aṣṭavakras Test

Lange Zeit lebte der Brāhmaṇa Aṣṭavakra, der Ausführung strenger Bußen hinge-
geben, allein in seiner Einsiedelei im tiefen Wald. Eines Tages begab es sich, dass
der Ṛṣi Vadānya mit seiner Tochter Suprabha am āśrama Aṣṭavakras vorüberging.
Suprabhās Schönheit fand nicht ihresgleichen auf Erden, und in Tugenden, Wür-
de, Benehmen und Gebaren war sie allen Mädchen überlegen. Mit einem einzigen
Blick ihrer großen dunklen Augen stahl sie das Herz des Asketen wie ein blühen-
der Hain im Frühling das Herz des Betrachters stiehlt. Aṣṭavakra entschloss sich
kurzerhand, dieses Mädchen zu heiraten und bat Vadanya um die Hand seiner
Tochter.
Der Ṛṣi sagte: »Ich werde dir meine Tochter geben. Du musst aber zuerst eine

Reise zum heiligen Norden unternehmen. Dort wirst du viele wunderbare Dinge
sehen.«
Aṣṭavakra sprach: »Bitte erzähl mir, was ich in jener Region sehen werde. Ich



674 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

bin bereit auszuführen, was du mir auferlegst.«
Vadanya erwiderte: »Nachdem du das Himavat-Gebirge überquert hast, wirst

du zum Reich Kuberas, des Herrn der Schätze, gelangen. Danach wirst du das
Plateau sehen, auf dem Rudra residiert. Es ist bevölkert von Siddhas und Cāraṇas.
Die Gefährten Mahadevas und auch Piśācas, die alle verschiedene Körperformen
haben, wohnen dort. Sie lieben es zu tanzen und dabei auf Instrumenten aus
Messing zu spielen. Ich habe gehört, dass dieser liebliche Ort auf den Bergen
der Lieblingsplatz der großen Gottheit ist. Mahadeva (Śiva) ist dort immer ge-
genwärtig, zusammen mit seinen Gefährten. Die Göttin Umā nahm dort schwere
Entsagungen auf sich, um den dreiäugigen Rudra als ihren Gemahl zu bekommen.
Deshalb ist dieser Ort beiden sehr lieb. Wenn du dann immer weiter nach Nor-
den gehst, gelangst du zu einem wunderschönen bezaubernden Wald, der aus der
Ferne einer Masse dunkelblauer Wolken gleicht. In diesem Wald wirst du eine
Asketin treffen, die so schön ist wie Śrī selbst. Du solltest sie gebührend verehren.
Wenn du zurückgekommen sein wirst, kannst du meine Tochter als deine Gemah-
lin nach Hause führen. Wenn du damit einverstanden bist, dann brich jetzt auf
und tu, was ich dir gesagt habe.«
Aṣṭavakra sagte: »Sei es so. Ich tue, was du verlangst. Stehe auch du zu deinem



16 Aṣṭavakras Test 675

Wort, o rechtschaffener Ṛṣi.«
Der ehrwürdige Aṣṭavakra machte sich dann auf den Weg nach Norden. Nach

vielen Tagen erreichte er endlich die Berge des Himavat. In einem der schönen
tīrthas des heiligen Flusses Bāhudā nahm er ein Bad, brachte den Devas Wasser-
opfer dar und legte sich dann auf einem Haufen Kuśa-Gras nieder. Am nächsten
Morgen führte er wieder seine Waschungen im heiligen Fluss aus und entfachte
dann sein Homa-Feuer und verehrte es, indem er viele erstklassige mantras aus
den Vedas rezitierte. Dann verehrte er mit angemessenen Riten Rudra und seine
Gattin Umā. Alsdann brach er auf in Richtung Kailāsa. Er sah den Mandākinī und
erreichte schließlich den gepriesenen Nalinī. An diesem wunderschönen See vol-
ler Lotosse wurde der Ṛṣi von allen Yakṣas, die den See bewachten, willkommen
geheißen und geehrt. Er brachte den furchtbar tapferen Yakṣas seinerseits Ehrbie-
tungen dar und bat sie, ihrem König, Vaiśravaṇa, ohne Verzögerung von seiner
Ankunft zu berichten.
Dies ist nicht nötig, denn unser Herr, Kubera, ist bereits auf dem Weg hierher,

um dich zu begrüßen, sagten die Yakṣas.
Dann erschien der Herr der Schätze am Platz und begrüßte den Ṛṣimit freundli-

chen Worten. Er sprach: »Sei willkommen hier, ehrwürdiger Brāhmaṇa. Was kann



676 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

ich für dich tun? Bitte befiehl mir; ich werde zu deiner Zufriedenheit ausführen,
was immer du von mir verlangst. Bitte komm mit mir in meinen Palast und amü-
siere dich dort ganz nach deinem Belieben. Dann magst du wieder weiterziehen.«
Kubera nahm den sündlosen Ṛṣi bei der Hand und führte ihn zum Palast. Er

bot ihm einen Sitz an, wusch seine Füße und reichte ihm arghya, den üblichen
Willkommenstrunk. Nachdem sie beide Platz genommen hatten, setzte sich auch
die Gefolgschaft Vaiśravaṇas, die Yakṣas, Gandharvas und Kinneras, angeführt von
Maṇibhadra, nieder. Dann sagte Vaiśravaṇa: »Die Apsaras werden jetzt für dich
tanzen. Man soll seinen Gast unterhalten und dafür sorgen, dass er sich wohl-
fühlt.«
Aṣṭavakra erwiderte: »Lass den Tanz beginnen.«
Dann begannen Rambhā, Urvaśī, Ruci, Rati, Citrā, Sukeśi, Sumukhi und ande-

re schöne Apsaras ihren Tanz. Die Gandharvas spielten dazu auf verschiedenen
Musikinstrumenten. Als der Tanz zu Ende war, hatte der Asket unbewusst ein
volles himmlisches Jahr im Reich Kuberas verbracht. König Vaiśravaṇa wandte
sich mit folgendenWorten an den Ṛṣi: »Seit deiner Ankunft, o gelehrter Brāhmaṇa,
ist mehr als ein Jahr verstrichen. Diese Musik und der Tanz, bekannt unter dem
Namen Gandharva, sind Diebe des Herzens und der Zeit. Du bist mein Gast und



16 Aṣṭavakras Test 677

deshalb verehrenswert. Befiehl mir. Erfreue dich weiterhin an Musik und Tanz,
oder handle ganz nach deinem Belieben.«
Nach diesen Worten Vaiśravaṇas verabschiedete sich der Ṛṣi von ihm und lenk-

te seine Schritte nordwärts. Er kam am Kailāsa, am Mandara, mit dem einst Devas
und Asuras den Milchozean quirlten und auch am golden Berg Meru vorbei. Dann
gelangte Aṣṭavakra zu der Region, wo sich Mahadeva als ein einfacher Asket nie-
dergelassen hatte. Der Ṛṣi umkreiste den Ort dreimal mit konzentriertem Geist
und vor Ehrfurcht gebeugtem Haupt und zog dann mit freudvollem Herzen wei-
ter nach Norden. Bald kam er in einen großen schönen Wald, der vom Gesang
zahlloser Vögel widerhallte. Es gab dort Blumen und Früchte jeder Jahreszeit. Der
Wanderer kam an wunderschönen Seen und entzückenden Hainen vorbei und er-
reichte schließlich eine bezaubernde Siedelei, in der unzählige Ṛṣis wohnten. Die
Hügel ringsherum waren verschiedenartig geformt und mit funkelnden Edelstei-
nen bedeckt. Viele schöne Kutschen standen herum und überall lagen Haufen
von Juwelen und Edelsteinen. Der Ort lag am Fluss Mandākinī, dessen kristallkla-
res Wasser mit Mandarablumen überstreut war. Der goldene Sand des Flussufers
glitzerte im Sonnenlicht. In der Mitte der Siedelei sah er einen goldenen Palast,
der an Schönheit sogar noch Kuberas Palast übertraf. Aṣṭavakra überlegte, was er



678 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

jetzt tun sollte.
Er ging zum Tor des Palastes und rief: »Ihr, die ihr hier wohnt, wisset, dass ein

Gast gekommen ist.« Darauf kamen sieben wunderschöne, bezaubernde Mädchen
aus dem Palast. Jede einzelne, die der Ṛṣi betrachtete, stahl sein Herz. Das Herz
des Weisen verlor allen Gleichmut, und nur unter größten Anstrengungen und
mit Hilfe seiner Weisheit gelang es ihm, sich zu beherrschen.
Dann sagten die edlen Jungfrauen: »Tritt ein, erhabener Ṛṣi«.
Mit Neugierde betrat Aṣṭavakra den Palast. Drinnen sah er eine gebrechliche

alte Dame in einem weißen Gewand. Der Ṛṣi segnete sie mit den Worten: »Möge
es dir gut gehen.« Die alte Dame erwiderte seine Segenswünsche und bot ihm
einen Sitz an.
Aṣṭavakra sagte: »Nur eine Dame, die Weisheit und ein gleichmütiges Herz

besitzt, mag hierbleiben; alle anderen sollen sich zu ihren Gemächern begeben.«
Daraufhin umkreisten die sieben Jungfrauen den Ṛṣi und verließen das Zimmer.
Der Ṛṣi redete noch lange mit der alten Dame.
Als es schon dunkel war, sagte er auf einem schönen Bett sitzend zu ihr: »O

gesegnete Dame, es ist schon spät in der Nacht. Leg dich jetzt schlafen.«
Da ihre Unterredung beendet war, begab sich die alte Dame zu ihrem äußerst



16 Aṣṭavakras Test 679

prunkvollen Bett. Bald darauf aber erhob sie sich und ging zum Ṛṣi unter dem
Vorwand, vor Kälte zu zittern. Der gepriesene Ṛṣi hieß sie höflich willkommen.
Die Dame jedoch streckte ihre Arme aus und umarmte ihn zärtlich.
Als sie sah, dass der Ṛṣi völlig unbewegt und wie ein lebloses Stück Holz war,

tat er ihr leid, und sie begann mit ihm zu reden. »Frauen können vom anderen
Geschlecht keinen größeren Genuss erhalten als sexuellen Genuss. Ich stehe nun
unter dem Einfluss von Verlangen. Deshalb bin ich zu dir gekommen. Befriedige
du mein Verlangen. Sei frohen Mutes, o gelehrter Ṛṣi, und vereinige dich mit mir.
Umarme mich, o Gelehrter, denn ich begehre dich sehr. O Rechtschaffener, genau
diese Vereinigung mit mir ist die hervorragende und wünschenswerte Belohnung
für alle Härten, denen du dich unterzogst. Als ich dich das erste Mal sah, war
ich dir schon zugeneigt. Sei du mir auch zugeneigt. Aller Reichtum, alles, was du
hier siehst, gehört mir. Werde du der Herr über all dies und auch Herr über mich.
Ich werde dir jeden Wunsch erfüllen. Ich werde dir in jeder Hinsicht gehorsam
sein. Vergnüge dich deshalb mit mir in diesem schönen Wald, wie es dir gefällt.
Alle wünschenswerten Objekte – ob irdisch oder zum Himmel gehörend – sollen
von uns beiden genossen werden. Wahrlich, für Frauen ist das Zusammensein mit
einer Person des anderen Geschlechtes die köstlichste Frucht des Genusses, die



680 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

wir ernten können. Wenn Frauen vom Gott der Liebe gedrängt werden, werden sie
sehr launenhaft. Zu einem solchen Zeitpunkt fühlen sie keine Schmerzen, selbst
wenn sie über den heißen Sand einer Wüste gehen.«
Aṣṭavakra sagte: »O gesegnete Dame, ich nähere mich niemals der Gemahlin

eines anderen. Das Zusammensein mit der Frau eines anderen wird von Perso-
nen, die mit den Schriften vertraut sind, verdammt. Ich bin jeder Art von Genuss
ein Fremder. Wisse, o gesegnete Dame, dass ich heiraten will, um Nachkommen
zu haben. Durch rechtschaffen gezeugte Nachkommen, werde ich zu jenen Re-
gionen der Glückseligkeit gelangen, die ohne solche Hilfe nicht erreicht werden
können. O gute Dame, verstehe, was sich moralisch geziemt und stehe von deinen
Bemühungen ab.«
Die Dame sagte: »Selbst die Gottheiten des Windes, des Feuers und des Was-

sers oder andere Himmlische sind den Frauen nicht so angenehm wie die Gottheit
lustvollen Verlangens. Wahrlich, Frauen finden großen Genuss in sexueller Verei-
nigung. Unter tausend Frauen oder vielleicht unter hunderttausenden von Frauen,
findet man manchmal nur eine, die ihrem Ehemann ergeben ist. Wenn sie unter
dem Einfluss lustvoller Begierde stehen, kümmern sie sich nicht um Vater oder
Mutter oder Bruder oder Ehemann, sondern folgen ihrem Verlangen. Wahrlich,



16 Aṣṭavakras Test 681

in der Verfolgung dessen, was sie als Glück ansehen, zerstören sie ihre Familien,
wie große Flüsse ihre Ufer wegschwemmen. Der Schöpfer selbst hat gesagt, dass
eine Frau mit dem Makel ihrer Untreue die ganze Familie zerstört.«
Der Ṛṣi sagte dann: »Bitte hör auf, in dieser Weise zu mir zu sprechen. Verlan-

gen entspringt aus Anziehung. Sag mir, was ich sonst noch für dich tun soll.«
Die alte Dame entgegnete: »O Ehrwürdiger, du wirst noch sehen, ob ich etwas

Anziehendes an mir habe. Bleib noch eine Weile hier, und ich werde mich als in
reichem Maße belohnt betrachten.«
Der Ṛṣi versprach’s und die gebrechliche alte Dame betrachtend, begann er,

ernsthaft über die Sache nachzudenken. Die Augen dieses Besten aller Brāhmaṇas
konnten nichts Anziehendes am Körper der Dame finden, ganz gleich welchen
Körperteil er auch betrachtete. »Diese Dame ist sicherlich die Göttin dieses Pa-
lastes. Sie wurde wahrscheinlich hässlich gemacht durch einen Fluch. Es ist aber
nicht richtig, sie nach der Ursache ihrer Hässlichkeit zu fragen«, dachte der Ṛṣi.
Den folgenden Tag verbrachte Aṣṭavakra in einem besorgten Zustand. Die Da-

me fragte ihn dann: »Welchen Dienst kann ich dir leisten, o Ehrwürdiger? Sieh,
die Sonne verschwindet schon hinter roten Abendwolken.«
»Bring mir Wasser für meine Waschungen«, sagte der Ṛṣi. »Nach dem Bad wer-



682 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

de ich mit beherrschtem Geist und beherrschten Sinnen meine Abendgebete spre-
chen.«
Die Dame brachte ein duftendes Öl, mit dem sie den Körper des Ṛṣis – mit

dessen Erlaubnis – sanft massierte. Dann führte sie ihn in einen anderen Raum und
hieß ihn auf einem neuen, vortrefflichen Sitz Platz nehmen. Mit ihren weichen
Händen wusch sie den Ṛṣi mit lauwarmem Wasser. Der Ṛṣi bemerkte gar nicht,
dass während dieses Vorgangs die ganze Nacht verstrich. Als das Bad beendet war,
sah er im Osten die Sonne aufgehen und war äußerst erstaunt. Er verehrte den
Sonnengott und fragte dann die alte Dame, was er tun solle. Die Dame bereitete
ihm ein Frühstück, das so köstlich wie amrita schmeckte. Während er ein wenig
aß, verging der ganze Tag und die Nacht brach herein. Die alte Dame bat dann
den Ṛṣi, sich schlafen zu legen. Um Mitternacht erhob sie sich von ihrer Bettstatt
und kam zum Ṛṣi.
Aṣṭavakra sagte: »O gesegnete Dame, mein Geist wendet sich ab von sexueller

Vereinigung mit der Frau eines anderen. Verlasse mein Bett. Gesegnet seist du,
bitte lasse ab von deinem Vorhaben.«
So von dem Brāhmaṇa durch die Kraft seiner Selbstbeherrschung abgeraten,

erwiderte die Dame: »Ich bin meine eigene Herrin. Du wirst keine Sünde begehen,



16 Aṣṭavakras Test 683

wenn du mich annimmst.«
Aṣṭavakra sagte: »Frauen können niemals ihre eigenen Herrinnen sein. Es ist

die Meinung des Schöpfers selbst, dass Frauen niemals unabhängig sein dürfen.«
Die Dame sagte: »O gelehrter Brāhmaṇa, ich werde von Verlangen gequält. Ich

bin dir ergeben. Du begehst eine Sünde, wenn du dich weigerst, mir deine Liebe
zu geben.«
Aṣṭavakra sagte: »Verschiedene Fehler reißen den Mann hinweg, der nach sei-

nem Belieben handelt. Was mich betrifft – ich bin fähig, die Neigungen meines
Geistes zu beherrschen. O gute Dame, geh zurück zu deinem Bett.«
Die Dame sagte: »Ich verneige mich vor dir. Bitte erweise mir deine Gnade. O

Sündloser, ich werfe mich vor dir nieder. Sei meine Zuflucht. Wenn du tatsächlich
eine große Sünde darin siehst, mit der Frau eines anderen zu verkehren, dann
ergebe ich mich dir. O Zweimalgeborener, heirate mich. Du begehst keine Sünde.
Wisse, dass ich meine eigene Herrin bin. Wenn es darin eine Sünde gibt, will ich
sie allein tragen. Mein Herz ist dir hingegeben. Nimm mich an.«
Aṣṭavakra sagte: »Wie kommt es, o gute Dame, dass du deine eigene Herrin

bist? Sag mir den Grund dafür. Es gibt keine einzige Frau in den drei Welten, die
es verdient, als ihre eigene Herrin betrachtet zu werden. Der Vater beschützt die



684 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Frau in ihrer Kindheit; der Ehemann beschützt sie in der Jugend und die Söhne
beschützen sie im Alter. Frauen können niemals unabhängig sein, so lange sie
leben!«
Die Dame sagte: »Seit meiner Jugend halte ich mich an das Brahmacarya-

Gelübde. Bezweifle dies nicht. Ich bin immer noch eine Jungfrau. Mach mich
zu deiner Frau. O Brāhmaṇa, töte diese meine Hingabe zu dir nicht.«
Aṣṭavakra sagte: »Wie du mir zugeneigt bist, bin ich dir zugeneigt. Es gibt je-

doch eine Frage, die zuerst geklärt werden muss: Handle ich nicht den Wünschen
des Ṛṣi Vadānya zuwider, wenn ich meiner Neigung nachgehe? Wird dies ein
segensreiches Ende nehmen?« Er dachte: ‘hier ist eine Jungfrau geschmückt mit
vortrefflichem Geschmeide und in wunderschöne Gewänder gekleidet. Sie ist äu-
ßerst schön. Warum war sie so lange von Gebrechlichkeit überwältigt? Jetzt sieht
sie aus wie eine wunderschöne Jungfrau. Wer weiß, welche Form sie danach an-
nimmt. Ich werde niemals meine Beherrschung der Begierde und anderer Leiden-
schaften aufgeben, und ich werde niemals abweichen von meiner Zufriedenheit
mit dem, was ich habe. Solche Abweichung ist nicht gut. Ich werde der Wahrheit
treu bleiben.’ Dann fragte er die Dame: »Wie war es dir möglich, deine Form zu
verändern? Sag nichts Unwahres. Sag die Wahrheit vor einem Brāhmaṇa.«



16 Aṣṭavakras Test 685

Die Dame antwortete: »O Bester der Brāhmaṇas, wo immer du verweilen magst
– im Himmel oder auf der Erde – ist dieses Verlangen nach Vereinigung zwischen
den Geschlechtern zu beobachten. Höre nun, o Unfehlbarer, mit gesammelter
Aufmerksamkeit, was ich dir zu sagen habe. Um dich zu testen, habe ich diese
Versuchung ersonnen. O du unfehlbar Tapferer, du hast alle Welten unterworfen,
dadurch, dass du deinen früheren Entschluss nicht aufgabst. Wisse, dass ich die
Verkörperung des nördlichen Punktes des Kompasses bin. Du hast die Leichtfer-
tigkeit des weiblichen Charakters gesehen. Selbst alte Frauen werden vom Ver-
langen nach sexueller Vereinigung geplagt. Der Großvater (Brahmā) selbst und
alle Halbgötter mit Indra an der Spitze sind erfreut über dich. Der Grund, warum
du hierhergekommen bist, ist mir bekannt. Du wurdest vom Ṛṣi Vadānya herge-
schickt, damit ich dich unterweise. Ich habe dich nun den Wünschen des Ṛṣis
entsprechend unterwiesen. Du wirst in Sicherheit zurückkehren. Deine Rückreise
wird nicht anstrengend sein. Du wirst das Mädchen zur Gemahlin bekommen, das
du erwählt hast. Sie wird dir einen Sohn gebären. Du gabst mir die beste Antwort
auf meine Bitte. Das Verlangen nach sexueller Vereinigung ist in den drei Welten
nur schwer zu überwinden. Der Ṛṣi Vadānya hat mich zuerst erfreut, und um ihn
zu ehren, habe ich dich in dieser Weise unterwiesen.«



686 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Dann bat Aṣṭavakra die Damemit gefalteten Händen um Erlaubnis, abreisen zu
dürfen. In seiner Einsiedelei angekommen, ruhte er sich eine Weile aus und begab
sich dann zu Vadānya und erzählte ihm alles, was geschehen war. Vadānya sagte:
»Nimm meine Tochter und heirate sie entsprechend den vorgeschriebenen Riten
unter einer günstigen Gestirnskonstellation. Du bist der geeignetste Bräutigam,
den ich für meine Tochter wählen kann.«

— Anuśana-Parva, Kap. 19–21



23 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka

Kṛṣṇa sagte: »Ich habe meinen Vater schon lange nicht mehr gesehen. Ich möchte
ihn wiedersehen, mit deiner Erlaubnis, o Phalguna.« Dhanañjaya erwiderte: »Wir
werden heute von dieser Stadt (Indraprastha) nach Hastināpura aufbrechen. Dort
will ich unseren tugendhaften König (Yudhiṣṭira) über deine Absicht informieren.
Dann magst du dich zu deiner eigenen Stadt (Dvārakā) begeben.«
Nach diesen Worten befahl Kṛṣṇa seinem Kutscher Dāruka, die Pferde vor sei-

nen Wagen zu spannen. Nach kurzer Zeit teilte Dāruka seinem Meister mit: »Mein
Herr, der Wagen steht bereit.«
Dann bestiegen Kṛṣṇa und der Sohn Pāṇḍus den Wagen und die Reise begann.

Während der Fahrt erfreuten die beiden Freunde sich an angenehmen Gesprä-
chen. Dhanañjaya richtete noch einmal diese Worte an Vāsudeva: »Der König
(Yudhiṣṭhira) hat durch deine Gnade gesiegt. Alle seine Feinde wurden getötet,
und er hat sein Königreich zurückerobert. O Madhusūdana (»Töter des Dämons



23 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 749

Madhu«), in dir haben die Pāṇḍavas einen mächtigen Beschützer. Mit dir als unser
Boot haben wir den Kuru-Ozean überquert. O du, dessen spielerisches Kunstwerk
das Universum ist, ich erweise dir meine achtungsvollen Ehrerbietungen. O Seele
des Universums, o Bestes aller Lebewesen im Universum, ich kenne soviel von dir,
wie du mir erlaubst zu kennen. Die Seele einer jeden Kreatur ist ein winziges Teil-
chen von dir. Spielerisch erschaffst, erhältst und vernichtest du das Universum.
Dieses ganze Universum mit seinen beweglichen und unbeweglichen Lebewesen
ruht auf dir. Du erschufst die Erde und den Himmel. Das fleckenlose Mondlicht ist
dein Lächeln. Die Jahreszeiten sind deine Sinne. Der ruhelose Wind ist dein Atem,
und der ewig existierende Tod ist dein Zorn. Die Glücksgöttin ist deine Gunst.
Du bist die Zufriedenheit der Lebewesen. Du bist ihre Intelligenz, ihre Verge-

bung, ihre Neigungen, ihre Schönheit. Du bist das Universum mit allen beweg-
lichen und unbeweglichen Objekten. Wenn Brahmās Tag zuende ist, bist du es,
was man Zerstörung nennt. Es ist mir nicht möglich, alle deine Eigenschaften auf-
zuzählen, selbst wenn ich Jahre damit fortfahren würde. Du bist die individuelle
Seele und die Höchste Seele. Ich verneige mich vor dir, o du, der du Augen wie
Lotosblütenblätter hast. Ich habe von Nārada und Devala und dem Inselgebore-
nen (Vyāsadeva) und dem Kuru-Ältesten (Bhīṣma) gelernt, dass dieses Universum



750 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

auf dir ruht. Du bist der eine Herr aller Lebewesen. O Sündloser, ich werde aus-
führen, was du mich in deiner Gnade gelehrt hast. Durch die Macht deiner Intel-
ligenz zeigtest du uns das Mittel, wie Duryodhana und Karṇa und der sündhafte
König der Sindhus in der Schlacht getötet werden konnten. O Janārdana, ich wer-
de Yudhiṣṭhira drängen, dich zu entlassen. O Herr, deine Abreise nach Dvārakā
findet meine Zustimmung. Bald wirst du meinen Onkel mütterlicherseits (Vasu-
deva) und den unüberwindbaren Baladeva und andere Helden der Vṛṣṇi-Dynastie
sehen.«
Als sie die Stadt der Elefanten erreicht hatten, betraten sie mit fröhlichen Her-

zen den Palast Dhṛtarāṣṭras. Dort sahen sie König Dhṛtarāṣṭra und Vidura und
König Yudhiṣṭhira und Bhīmasena und die beiden Söhne Madrīs (Nakula und
Sahadeva) und den unbesiegten Satyaki. Vor Dhṛtarāṣṭra und Gāndhārī saßen
Prithā (Kuntī), Draupadī, Subhadrā und die anderen Frauen der Bharatas. Dann
traten die beiden vor den blinden König Dhṛtarāṣṭra, nannten ihre Namen und
berührten seine Füße. Sie berührten auch die Füße Gāndhārīs und Prithās und
Bhīmas. Nachdem sie ihrerseits von allen anderen geehrt worden waren und sich
nach dem Wohlergehen eines jeden erkundigt hatten, und es Nacht geworden
war, ließ Dhṛtarāṣṭra sie sich in ihre Gemächer zurückziehen.



23 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 751

Als die Nacht vorüber war, begaben sich die beiden Helden nach dem Vollzug
der Morgenriten zu König Yudhiṣṭhira, dem Gerechten. Der mächtige Yudhiṣṭhira
saß in der Mitte seiner Minister. Sie setzten sich nieder, nachdem sie vom König,
der sehr erfreut war über sie, die Erlaubnis erhalten hatten. Yudhiṣṭhira sagte zu
ihnen: »Ihr Helden, ihr Besten der Yadu- und Kuru-Dynastie, mir scheint, dass ihr
beiden etwas auf dem Herzen habt. Sprecht es, ohne zu zögern, aus. Ich werde es
erfüllen.«
Phalguna antwortete demütig: »Vāsudeva, o König, ist lange von zu Hause fort.

Er wünscht – mit deiner Erlaubnis – seinen Vater zu sehen. Lass ihn bitte zur Stadt
der Anarttas gehen. Es geziemt sich für dich, ihm Erlaubnis zu gewähren.«
Yudhiṣṭhira sagte: »O Lotosäugiger, gesegnet seist du. O Madhusūdana, reise

heute noch nach Dvāravati, um diesen Besten der Sura-Dynastie zu sehen. Verehre
meinen Onkel mütterlicherseits und auch Baladeva in meinem Namen, wie sie es
verdienen. Denke auch täglich an mich und auch an Bhīma und Phalguna und
Nakula und Sahadeva. Wenn du die Anarttas und deinen Vater und die Vṛṣṇis
gesehen hast, dann komm bitte zu meinem aśvamedha-yajña. Brich also auf und
nimm mit, was immer du magst. Durch deine Gnade, o Keśava, ist diese Erde
unter unsere Herrschaft gekommen und alle Feinde wurden getötet.«



752 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Vāsudeva erwiderte: »O Mächtiger, alle Juwelen, aller Reichtum und die ganze
Erde gehören dir allein. Was immer an Reichtum in meinem Reich existiert – du
bist der Besitzer davon.«
Dann bestieg Kṛṣṇa zusammen mit seiner Schwester Subhadrā und Satyaki,

diesem Helden aus Sinis Geschlecht, mit der Erlaubnis Yudhiṣṭhiras und Kuntīs,
seiner Tante mütterlicherseits, den Wagen, und sie brachen auf nach Dvārakā,
gefolgt von einem langen Zug von Bürgern Hastināpuras. Arjuna und Bhīma und
die Zwillinge und Vidura – alle folgten Mādhava ein Stück Weges, umarmten ihn
und kehrten zurück zur Stadt. Dann fuhr der unbesiegbare Vernichter feindlicher
Massen mit großer Geschwindigkeit nach der Stadt der Anarttas.
Phalguna folgte Kṛṣṇa lange mit den Augen. Mit großer Mühe wandte er sei-

nen Blick von ihm ab und kehrte um. Der unbesiegbare Kṛṣṇa ließ seinen Blick
ebenfalls lange auf Arjuna ruhen. Während sie fuhren, blies der Wind mit gro-
ßer Kraft vor ihnen und reinigte die Straße von Sandkörnern, Staub und Dornen.
Vāsava (Indra) ließ reine duftende Schauer vor dem Träger des Śarṅga-Bogens
niedergehen und himmlische Blumen regnen.
Bald kam der mächtige Held in eine Steppe, in der es nur wenig Wasser gab.

Dort sah er den besten aller Asketen, Uttaṅka, der unmessbare Energie besaß. Der



23 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 753

lotosäugige Held verehrte diesen Asketen und wurde dann von ihm verehrt. Vāsu-
deva erkundigte sich nach seinem Wohlergehen. Nachdem Uttaṅka Mādhava mit
höflichen Worten geehrt hatte, sprach er: »O Saurin, hast du einen dauerhaften
Frieden zwischen den Kurus und den Pāṇḍavas herstellen können, die alle deine
Verwandten sind, o Bester der Vṛṣṇi-Dynastie? Werden alle Könige Glück genie-
ßen in ihren jeweiligen Reichen aufgrund des Friedens, den du herbeigeführt
hast? Hat das Vertrauen, das ich immer in dich hatte, Früchte getragen bezüglich
der Kauravas?«
Kṛṣṇa erwiderte: »Ich versuchte mein Bestes, die Kauravas zur Vernunft zu

bringen. Als es mir durch kein Mittel gelang, eine friedvolle Lösung herbeizufüh-
ren, geschah es, dass ihre Verwandten und Familienangehörigen den Tod fanden.
Wie du sicher weißt, ist es unmöglich, das zu ändern, was durch die Vorsehung
bestimmt worden ist – weder durch Intelligenz noch durch Macht. Die Kauravas
schlugen den Rat Bhīṣmas und Viduras in den Wind. In Kurukṣetra kämpften
sie einer gegen den anderen und wurden Gäste in Yamas Reich. Alle Söhne Dhṛ-
tarāṣṭras mit ihren Kindern, Freunden und Verwandten wurden getötet. Nur die
fünf Pāṇḍavas blieben übrig.«
Als Uttaṅka dies hörte, wurde er zornig und sagte: »O Kṛṣṇa, da du – obwohl



754 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

fähig dazu – diese Besten der Kuru-Dynastie, die deine Verwandten waren, nicht
errettet hast, werde ich dich verfluchen. Da du sie nicht mit Gewalt vom Kampf
zurückgehalten hast, o Töter Madhus, werde ich dich im Zorn verfluchen.«
Vāsudeva erwiderte: »O Nachkomme Bhṛgus, höre, was ich dir jetzt sage. Nimm

meine Entschuldigung an. O Uttaṅka, du bist ein Asket. Nachdem du meine Wor-
te, die sich auf die Seele beziehen, gehört hast, magst du mich verfluchen. Kein
Mensch ist fähig, mir zu schaden durch ein paar asketische Verdienste. O Bes-
ter aller Asketen, ich möchte nicht, dass alle deine Bußen zerstört werden. Du
besitzt ein großes Maß an Entsagung. Du hast deinen Guru und deine Eltern zu-
friedengestellt. O Bester aller Zweimalgeborenen, ich weiß, dass du die Regeln
des brahmacarya seit deiner Kindheit befolgt hast. Ich wünsche deshalb nicht, den
Verlust oder die Verminderung deiner asketischen Verdienste herbeizuführen, die
du mit so viel Pein erworben hast.1«
Vāsudeva fuhr fort: »Wisse, dass die drei Eigenschaften sattva, rajas und tamas

(Reinheit, Leidenschaft und Dunkelheit) von mir abhängig existieren. Wisse auch,
dass die Rudras und die Vasus aus mir entsprungen sind. In mir sind alle Lebewe-

1 Asketische Verdienste schwinden, wenn der Asket jemanden verflucht.



23 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 755

sen, und ich existiere in allen. Wisse auch, o Zweimalgeborener, dass alle Daityas,
Yakṣas, Gandharvas, Rākṣasas, Nāgas, Apsaras aus mir entstanden sind. Was im-
mer existent und nicht-existent, manifestiert oder unmanifestiert, zerstörbar oder
unzerstörbar genannt wird – von all dem bin ich die Seele. Von allen in den Ve-
das für die vier varṇas (Gesellschaftsklassen) und die vier āśramas (Lebensstände)
vorgeschriebenen Pflichten, bin ich die Seele. Es gibt nichts Höheres als mich, der
ich der ewige Gott der Götter bin. O Nachkomme Bhṛgus, wisse, dass alle Vedas
– von (der Ursilbe, dem Urklang) oṁ ausgehend – mit mir identisch sind. Wis-
se, dass ich der Opferaltar bin; Ich bin der Somasaft, der bei Opfern getrunken
wird; Ich bin das caru, das den Devas geopfert wird; Ich bin das Opfer; Ich bin
die Opferhandlung; Ich bin der Opfernde; und Ich bin havi, die heilige Gabe, die
im Feuer geopfert wird. Ich bin es, den der utgari (Priester) in großen Opfern mit
seinen Hymnen preist. Ich bin es, der in allen Bußriten mit glückverheißenden
mantras und friedenspendenden Segnungen gepriesen wird. Ich bin der Erbauer
des Universums. Wisse, dass dharma – aus meinem Geist entsprungen – mein äl-
tester Sohn ist. Das Wesen meines Geistes ist Erbarmen mit allen Lebewesen. Um
dharma zu beschützen mit der Hilfe rechtschaffener Männer, erscheine ich in der
Welt. Ich nehme die Form Viṣṇus, Śivas und Brahmās an. Ich bin der Ursprung



756 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

und die Zerstörung aller Dinge. Ich bin unwandelbar. Ich bin der Zerstörer al-
ler sündhaften Lebewesen. In jedem yuga erscheine ich in verschiedenen Formen,
um Rechtschaffenheit wieder herzustellen und meinen Lebewesen Gutes zu tun.
Wenn ich in meiner menschlichen Gestalt erscheine, handle ich wie ein Mensch.
Ich bat die Kauravas inständig, Frieden zu schließen. Aber da sie ihres Verstandes
beraubt waren, weigerten sie sich, meine Worte anzunehmen. Ich habe sie alle
gewarnt vor den Folgen ihrer Sturheit. Sie wurden alle in gerechtem Kampf getö-
tet und haben die himmlischen Planeten erreicht. Darüber besteht kein Zweifel.
Und die Pāṇḍavas haben auch großen Ruhm erlangt.«
Uttaṅka sagte: »Ich weiß, o Janārdana, dass du der Schöpfer des Universums

bist. Dieses Wissen, das ich besitze, ist das Ergebnis deiner Gnade. O du, dessen
Ruhm niemals vergeht, mein Herz ist von Frieden und Freude erfüllt, weil es
dir ergeben ist. Wisse, o Bestrafer der Feinde, dass mein Herz nicht mehr länger
geneigt ist, dich zu verfluchen. Wenn ich, o Janārdana, auch nur ein wenig deiner
Gunst würdig bin, dann zeige mir bitte deine universale Form.«
Zufrieden mit Uttaṅka zeigte der Herr ihm dieselbe Form, die auch Arjuna auf

dem Schlachtfeld gesehen hatte. Uttaṅka sah die universale Form Vāsudevas, die
mit tausenden von Armen ausgestattet war. Der Glanz dieser Form glich dem von



23 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 757

tausend Sonnen. Sie füllte alle Himmelsrichtungen. Sie hatte Gesichter überall.
Uttaṅka war von Erstaunen ergriffen und sagte dann: »O du, dessen Werk das
Universum ist, ich verneige mich vor dir, o Seele des Universums, o Quelle aller
Dinge. Mit deinen Füßen bedeckst du die ganze Erde und mit deinem Kopf füllst
du das Firmament. Das, was zwischen der Erde und dem Firmament liegt, wird
von deinem Bauch ausgefüllt. Deine Arme bedecken jeden Punkt im Umkreis. Bit-
te ziehe diese hervorragende und unzerstörbare Form wieder zurück. Ich möchte
dich in deiner ursprünglichen menschlichen Form sehen, die auch ewig ist!«
Govinda sagte dann zu Uttaṅka: »Erbitte dir eine Segnung.« Doch Uttaṅka woll-

te keine Segnung. Er sagte: ”Dass ich diese Form von dir sehen durfte, ist eine
ausreichende Segnung für mich, o Bestes aller Wesen.« Kṛṣṇa jedoch sagte noch
einmal zu ihm: »Zögere nicht in dieser Angelegenheit. Dies muss getan werden.
Ein Anblick meiner universalen Form kann nicht fruchtlos sein.«
Uttaṅka sagte: »O Herr, ich muss deinem Willen gehorchen und wünsche mir

deshalb, Wasser zu haben, wann immer mich danach verlangt. Wasser ist knapp
in dieser Einöde.«
Der Höchste Herr zog seine universale Form wieder zurück und sagte zu Ut-

taṅka: »Wann immer du Wasser brauchst, denke an mich!« Nach diesen Worten



758 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

zog er weiter Richtung Dvārakā.
Eines Tages, als der erhabene Uttaṅka sehr durstig war, dachte er an Kṛṣṇa,

dessen Ruhm niemals vergeht. Der intelligente Ṛṣi sah dann in der Steppe einen
nackten schmutzigen Jäger der Caṇḍāla-Klasse von einer Meute Hunde umgeben.
Er sah sehr grimmig aus und trug ein Schwert und einen Bogen und Pfeile. Der
Beste der Zweimalgeborenen sah Ströme von Wasser aus dem Penis des Jägers
herausfließen. Sobald Uttaṅka an Kṛṣṇa gedacht hatte, sagte der Jäger lächelnd:
»O Uttaṅka, hier ist Wasser für dich. Ich sehe, dass du durstig bist und fühle großes
Mitleid mit dir.« Der Asket aber war nicht geneigt, dieses Wasser anzunehmen. Er
begann sogar Kṛṣṇa zu tadeln. Der Jäger jedoch sagte mehrmals: »Trink!« Uttaṅka
lehnte ab und wurde stattdessen sogar zornig. Missachtet von dem hochherzigen
Ṛṣi verschwand der Jäger mit seinen Hunden an Ort und Stelle. Uttaṅka dachte,
Kṛṣṇa hätte ihn mit der Segnung getäuscht.
Bald darauf erschien Kṛṣṇa vor dem Ṛṣi. Uttaṅka sagte zu ihm: »O bestes aller

Lebewesen, es war nicht recht von dir, einem Brāhmaṇa Wasser in der Form des
Urins eines Jägers anzubieten.«
Janārdana beruhigte ihn mit sanften Worten. Er sagte: »Wasser wurde dir in

der richtigen Form angeboten. Aber du konntest es nicht verstehen. Der Träger



23 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka 759

des Donnerkeils, Purandara (Indra), wurde von mir gebeten, zu deinem Nutzen
tätig zu sein. Ich sagte zu ihm: ‘Gib Uttaṅka Nektar in Form von Wasser.’ Das
Oberhaupt der Himmlischen erwiderte: ‘Es ist nicht recht, dass ein Sterblicher
unsterblich werden soll.2 Gewähre Uttaṅka eine andere Segnung.’ Ich ersuchte
ihn noch einmal, dir Nektar zu geben. Indra sagte dann nachgebend: ‘Wenn ich
ihm Nektar geben soll, werde ich die Form eines Jägers annehmen und dem Nach-
kommen Bhṛgus den Nektar in dieser Form geben. Wenn er den Nektar so nicht
annimmt, wird er ihn unter keinen Umständen von mir bekommen.’
Nachdem Vāsava diese Übereinkunft mit mir getroffen hatte, erschien er vor

dir verstellt, um dir Nektar zu geben. Du hast ihn jedoch missachtet und fortge-
schickt, weil du einen Caṇḍāla in ihm sahst. Du hast einen großen Fehler gemacht.
Ich bin noch einmal bereit, für die Erfüllung deiner Wünsche zu tun, was in mei-
ner Macht steht. In der Tat, dein Durst soll gelöscht werden. An jenen Tagen, o

2 Durch das Trinken von amṛta (Nektar) erlangt man ein sehr langes Leben. Gemessen
an menschlicher Lebensdauer scheinen die Devas unsterblich zu sein. Sie bekamen den
»Nektar der Unsterblichkeit« einst von Viṣṇu nach dem Quirlen des Milchozeans (siehe
Śrīmad-Bhāgavatam, 8. Canto)



760 III. GESCHICHTEN, DIE DIE WEISEN ERZÄHLEN

Zweimalgeborener, an denen du nach Wasser verlangst, werden Wolken prall mit
Wasser gefüllt über dieser Steppe erscheinen. Diese Wolken, o Nachkomme Bhṛ-
gus, werden dir köstliches Wasser zum Trinken geben. Wahrlich, diese Wolken
werden in der Welt als Uttaṅka-Wolken bekannt werden.«
Uttaṅka wurde von Freude erfüllt bei den Worten Kṛṣṇas, und bis auf den

heutigen Tag gießen Uttaṅka-Wolken Regen auf dürre Steppen.

— Aśvamedha-Parva, Kap. 52–55



Anhang



Anleitung zur Aussprache des Sanskrit

Vokale
Die Vokale werden wie folgt ausgespro-
chen:

nicht-diphthongische Vokale
a – wie das a in hat
ā – wie das a in haben
i – wie das i in ritten
ī – wie das i in Bibel
u – wie das u in Butter
ū – wie das u in Hut
ṛ – wie das ri in rinnen

diphthongische Vokale
e – wie das e in Eva
ai – wie das ei in weise
o – wie das o in Ohr
au – wie das au in Bauch
ṃ – am Wortende wie das m in Lampe;
im Wortinnern wird der Anusvara ṃ
verschieden ausgesprochen:
– als französisch nasalierter Vokal vor
Halbvokalen (z.B. saṃvat), Zischlauten
(z.B. saṃsāra) und vor dem »h« (z.B.
saṃhitā= »sanghita«)



Anleitung zur Aussprache des Sanskrit 769

– als Nasal, der zu dem folgenden Ver-
schlußlaut paßt, z.B. guttural: sāṃkhya
wie »sāṅkhya«, palatal: saṃjaya wie »sa-
ñjaya«, dental: saṃdhi wie »sandhi«, la-
bial: saṃpatti wie »sampatti«
Konsonanten
Die Konsonanten werden wie folgt aus-
gesprochen:
Gutturale
k – wie im Deutschen
kh – wie in Ekhart
g – wie im Deutschen
gh – wie in wegholen
ṅ – wie in singen
Palatale
c – wie das tsch in Tscheche

ch – getrennt wie im eng. staunch-heart
j – wie das dsch in Dschungel
jh – getrennt wie im engl. hedge-hog
ñ – n vor c (z.B. pañca= »pantscha«)

Alveolare
ṭ – wie in tönen
ṭh – wie in Rathaus
ḍ – wie in dann
ḍh – wie in Südhang
ṇ – wie in nehmen

Dentale
t – wie im Deutschen
th – wie in Rathaus
d – wie im Deutschen
dh – wie in Südhang
n – wie in nehmen



770 ANHANG

Labiale
p – wie im Deutschen
ph – wie im engl. uphill
b – wie im Deutschen
bh – wie in Grobheit
m – wie in Lampe

Semivokale
y – wie j im Deutschen
r – wie in reden (»gerolltes« r)
l – wie in lieben

v – wie w im Deutschen
Sibilante
ś – wie sch in schwarz
ṣ – wie sch in schön
s – wie in fasten
Aspirate
h – wie in helfen
ḥ – tonloses h (wenn ḥ am Ende ei-
nes Wortes steht, wird die vorige Silbe
schwach wiederholt)



Textvertonungen

 Werde wieder ein Hund
 Soma für die Zwillings-Aśvinis
 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka

DurchKlicken auf das Lautsprechersymbol sollte die Vertonung abgespielt wer-
den, wenn ein Media-Player (z.B. VLC) auf deinem Gerät installiert ist.
Durch Klicken auf einen Titel gelangt man zum entsprechenden Kapitel im
Buch.
(Die Audio-Dateien befinden sich im Ordner audio und können natürlich auch
von dort abgespielt werden.)



Sanskritglossar: Eigennamen

Ādityas – zwölf Halbgötter; Söhne von Aditi und Kaśyapa (Varuṇa, Vivasvān,
Mitra, Indra u.a.)

Agastya – ein himmlischer Ṛṣi
Agni – der Halbgott, der über das Feuer herrscht. Ein anderer Name Agnis ist Hu-

tasāna. Die Gaben, die im Feuer geopfert werden, werden von Agni an jene
Halbgötter weitergeleitet, für die das Opfer bestimmt ist. Das Opferfeuer
wird auch als der Mund Viṣṇus bezeichnet, da Viṣṇu der letztliche Genießer
aller Opfer ist und die Halbgötter wie Glieder seines Körpers sind.

Amaravātī – Residenzstadt des Himmelskönigs Indra



Sanskritglossar: Eigennamen 773

Ambhā – wurde zusammenmit ihren beiden Schwestern Ambālikā und Ambhikā
von Bhīṣma als Braut für König Vicitravīrya entführt.

Apsaras – Tänzerinnen und Gesellschaftsmädchen auf den himmlischen Plane-
ten

Arjuna – der Drittälteste der fünf Pāṇḍavas; wurde von Indra mit Kuntī gezeugt;
der Träger des Gāndīva-Bogens. Weitere Namen Arjunas sind: Vibhatsu,
Dhanañjaya, Savyasācin, Pārtha, Vijaya, Phalguna, Jiṣṇu, Kirītin, Śvetavāha-
na, Kṛṣṇa

Aśvatthama – mächtiger Krieger; Sohn Dronācāryas und Kṛpis
Aśvinis (Zwillings-) – die beiden Ärzte der Halbgötter und Himmelsbewohner
Asuras – Menschen, die die Oberhoheit Viṣṇus nicht anerkennen und deshalb

als Dämonen bezeichnet werden. Mächtige Asura-Rassen niederer Planeten
führen manchmal Krieg gegen die Suras (Halbgötter oder Devas), welche auf
den himmlischen Planeten wohnend das Universum in Übereinstimmung
mit dem Willen Viṣṇus verwalten.



774 ANHANG

Balarāma – Kṛṣṇas älterer Bruder (bala = spirituelle Stärke, rāma = Behältnis
spiritueller Freude)

Bali – König der Asuras, der einst die Halbgötter besiegte und das ganze Uni-
versum unter seine Herrschaft brachte, dann aber alles der Persönlichkeit
Gottes, Vamanadeva, übergab und so ein reiner Geweihter des Herrn wur-
de.1

Bhagavān – die Höchste Persönlichkeit Gottes, die sechs Füllen in Vollkommen-
heit besitzt: (1) vollkommene Schönheit, (2) unbegrenzte Stärke, (3) unbe-
grenzter Ruhm, (4) unbegrenzter Reichtum, (5) vollkommenes Wissen und
(6) vollkommene Entsagung. (Bhaga bedeutet »Fülle, Reichtum, Opulenz«
und vān bedeutet »besitzen«.)

Bharadvāja – ein großer Ṛṣi; Vater von Dronācārya
Bharata – Sohn von Duśmanta und Śakuntala; Bharata war ein großer König,

1 Viṣṇu war als ein Bruder Indras erschienen, um der Herrschaft der Dämonen ein Ende
zu bereiten. Vgl. Śrīmad-Bhāgvatam 8. Canto, Kap. 15



Sanskritglossar: Eigennamen 775

nach welchem später die Erde benannt wurde (Bhārata-varśa). In seiner
Dynastie erschien König Kuru. Deshalb werden die Kurus auch als Bharatas
bezeichnet.

Bhīma – der von Vāyu, dem Windgott, gezeugte zweite Sohn Mahārāja Pāṇḍus
und Königin Kuntīs. Er besaß die Kraft von zehntausend Elefanten und war
der stärkste Keulenkämpfer seiner Zeit.

Bhīṣma – der Sohn von Śāntanu und Gaṅgā; auch »Großvater Bhīṣma« genannt,
weil er zur Zeit der Pāṇḍavas das älteste lebende Mitglied der Kuru-Dynastie
war; unterrichtete nach der Schlacht auf seinem Bett aus Pfeilen König Yud-
histira über varṇāśrama-dharma; großer Geweihter des Herrn.

Bhṛgu – ein himmlischer Ṛṣi; Sohn Brahmās und Vater von Chyavana Muni
Brahmā – das höchste Lebewesen im Universum; wird am Anfang der Schöpfung

auf dem Lotos geboren, der aus dem Nabel Viṣṇus sprießt. Brahmā erschafft
auf Anordnung Viṣṇus die Körper der Lebewesen, die Planeten usw. und
wird deshalb als Schöpfer bezeichnet. Die Maschinerie der materiellen Na-
tur wird von Brahmā erschaffen, von Viṣṇu erhalten und von Śiva zerstört.



776 ANHANG

Weil Brahmā das älteste Lebewesen im Universum ist, wird er manchmal
als »Großvater« bezeichnet.

Bṛhaspati – der spirituelle Meister der Halbgötter
Candra – Halbgott des Mondes; auch Soma genannt
Cāraṇas – die Bewohner des Planeten Cāraṇaloka
Cyavana – ein himmlischer Ṛṣi; ein Sohn von Bhṛgu Muni
Daityas – eine Asura-Rasse; siehe: Asuras
Dakṣa – auch Prajāpati, der große Erzeuger von Lebewesen, genannt; hatte 50

Töchter; Vater Ditis und Aditis und Vater Satīs, die Śrī Śiva zur Gemahlin
bekam.

Dānavas – eine Asura-Rasse; siehe: Asuras
Devas – mächtige Lebewesen, die auf höheren Planeten residieren und verschie-

dene Aufgaben in der Verwaltung des Universums erfüllen und deshalb als
Halbgötter bezeichnet werden.



Sanskritglossar: Eigennamen 777

Dhanañjaya – siehe: Arjuna
Dharma – der Herr der Gerechtigkeit – Name Yama(rāja)s
Dhṛtarāṣṭra – der blinde König der Kurus; Vater Duryodhanas; wurde von Vyā-

sadeva mit Königin Ambhika gezeugt, um die Kuru-Dynastie fortzuführen,
da Ambhikas Gemahl, König Vicitravīrya schon in jungen Jahren starb. Dhṛ-
tarāṣṭra war ein Bruder Mahārāja Pāṇḍus und Viduras.

Draupadī – diemit Dhṛṣṭadyumna aus dem Feuer geborene Tochter König Drupa-
das; die gemeinsame Gemahlin der fünf Söhne Pāṇḍus. Weitere Namen
sind Pañcalī und Kṛṣṇā. Draupadī war eine Erweiterung der Glücksgöttin,
Lakṣmīdevīs.

Drona (Dronācārya) – Sohn desWeisen Bharadvāja; derWaffenlehrer der Pāṇḍa-
vas und der Söhne Dhṛtarāṣṭras

Drupada – König von Pañcala; Vater von Dhṛṣṭadyumna und Draupadī
Dhṛṣṭadyumna – der zur Vernichtung Dronācāryas aus dem Feuer geborene Sohn

König Drupadas



778 ANHANG

Duryodhana – der stets auf den Reichtum der Pāṇḍavas neidische älteste Sohn
des blinden Königs Dhṛtarāṣṭra; wurde zur Ursache der Vernichtung der
Kuru-Dynastie. Er wurde am Ende der Schlacht von Kurukṣetra von Bhīma
in einem Keulenzweikampf getötet.

Duhśasana – der älteste der hundert Brüder Duryodhanas
Dvaitavāna – ein Waldgebiet zwischen den Flüssen Yamunā und Gaṅgā gelegen,

in welchem die Pāṇḍavas einige Jahre ihrer Verbannung verbrachten.
Dvārakā – Kṛṣṇas Stadt, in der der Höchste Herr mit 16.108 Königinnen in eben-

sovielen Palästen lebte und seinen Vaikuṇṭha-Reichtum entfaltete. Dvārakā
lag etwa 600 Kilometer nördlich von Bombay am Golf von Katsch. Kurz
nachdem Kṛṣṇa diesen Planeten verlassen hatte, versank durch den Willen
des Höchsten die Stadt im Meer.

Gandhamādana – ein Gebirge nordöstlich vomHimālaya und östlich vom golde-
nen Berg Meru gelegen.2 Yudhiṣṭira, seine Brüder und Draupadī erwarteten

2 vgl. dazu die Beschreibung von Jambūdvīpa im 5. Canto des Śrīmad-Bhāgavatam



Sanskritglossar: Eigennamen 779

dort die Rückkehr Arjunas aus Indras Reich.
Gāndhārī – die Gemahlin des blinden Königs Dhṛtarāṣṭra; Tochter des Königs

von Gāndhāra
Gandharvas – die Bewohner des Planeten Gandharva; untergeordnete Halbgöt-

ter, die sehr geschickt sind in Musik und Tanz und kriegerische Auseinan-
dersetzungen lieben.

Gāndīva – der himmlische in den Farben des Regenbogens schimmernde Bo-
gen Arjunas, den Arjuna von Varuṇa bekam, bevor er Agni dabei half, den
Kāndava-Wald zu verbrennen.

Gaṅgā – 1. der Fluss Ganges; 2. die Personifikation oder Gottheit dieses Flusses.
Garuḍa – der riesige adlerhafte Vogel, der Viṣṇu als Reittier dient
Ghaṭotkaca – der Sohn Bhīmas und der Rākṣasī Hidimbā
Govinda – »derjenige, der den Kühen und den Sinnen Freude schenkt« (go – Kü-

he, Sinne, Land; vinda – «einer, der Freude schenkt«); Name der Höchsten
Persönlichkeit Gottes, Kṛṣṇa



780 ANHANG

Hanuman – der größte Geweihte der Inkarnation des Höchsten Herrn, die als
Śrī Rāmacandra bekannt ist; Sohn des Windgottes.

Hari – »derjenige, der alles Unglückbringende aus dem Herzen fortnimmt«; ein
Name Kṛṣṇas

Hastināpura – »Stadt der Elefanten«; die Residenzstadt der Kuru-Könige; Haupt-
stadt der zivilisierten Welt vor 5000 Jahren

Himavat – das Himalaya-Gebirge
Hṛṣīkeśa – »der Herr der Sinne«; ein Name Kṛṣṇas
Indra – der König der Bewohner der himmlischen Planeten; weitere Namen In-

dras sind: Śakra, Purāndara.
Indraloka – der Planet, auf welchem Indra residiert
Indraprastha – die Stadt der Pāṇḍavas, die Viśvakarma, der Architekt der Halb-

götter, in Kāṇḍavaprastha erbaute.



Sanskritglossar: Eigennamen 781

Janaka – ein königlicher Weiser; Herrscher von Mithila; Vater von Sīta, der ewi-
gen Gefährtin Śrī Rāmacandras

Janamejaya – Sohn Parikṣits; vollzog das Schlangenopfer; hörte das Mahābhāra-
ta von Vaiśampāyana

Janārdana – ein Name Kṛṣṇas
Jarāsandha – wörtl. »zusammengefügt von der Hexe Jarā«; möchtiger König von

Maghada, der von Bhima getötet wurde, indem er ihn in der Mitte ausein-
anderriss

Kailāsa – das Reich Śivas
Kali – der Herr des Kali-Zeitalters (kali-yuga)
Kāmadhenu – siehe: Surabhī
Kamyaka – ein Waldgebiet nördlich von Hastināpura, in welchem die Pāṇḍavas

einige Jahre in Verbannung lebten.



782 ANHANG

Kāṇḍavaprastha – der Landstrich, den die Pāṇḍavas von Dhṛtarāṣṭra als ihr Kö-
nigreich bekamen

Karṇa – Königin Kuntīs erster Sohn, gezeugt vom Sonnengott Vivasvān; wurde
von Kuntī als Säugling in einem Korb auf dem Ganges ausgesetzt und von
dem Wagenlenker Adhiratha und seiner Frau Rādhā gefunden und großge-
zogen; wurde ein Freund Duryodhanas und ein erbitterter Gegner Arjunas.

Kaśyapa – ein himmlischer Ṛṣi; Sohn Marīcis, des Sohnes Brahmās; heiratete 13
Töchter Dakṣas; Erzeuger der Ādityas, Daityas, Nāgas und Rudras.

Kaumodaki – Kṛṣṇas Keule
Keśava – ein Name Kṛṣṇas
Kṛpa(ācārya) – Sohn des Weisen Saradvat. Seine Schwester Kṛpī war mit Dronā-

cārya verheiratet. Kṛpācārya war ein mächtiger Krieger. Er war der Waffen-
lehrer der Kuru-Prinzen bevor Drona kam. Er kämpfte auf Seiten Duryodha-
nas in der Schlacht von Kurukṣetra und war einer der wenigen großen Krie-
ger, die die Schlacht überlebten.



Sanskritglossar: Eigennamen 783

Kṛṣṇa – die ursprüngliche Höchste Persönlichkeit Gottes, die Ursache aller Ursa-
chen; eine der Bedeutungen des Wortes »Kṛṣṇa« ist »allanziehend«, weil die
transzendentale Gestalt des Herrn auf alle Lebewesen anziehend wirkt.

Kuntī – Schwester von Kṛṣṇas Vater Vasudeva; Gemahlin König Pāṇḍus; Mutter
von Yudhiṣṭira, Bhīma und Arjuna; auch als Pṛthā bekannt

Kurukṣetra – wörtl. »das Feld (kṣetra) Kurus«; der heilige Ort, an dem einst König
Kuru viele Opfer vollzog und an dem die große achtzehn Tage dauernde
Schlacht zwischen den Heeren der Pāṇḍavas und der Kauravas stattfand

Kuru – der Begründer der Kuru-Dynastie
Kuśa-Gras – ein heiliges Gras, aus dem die Brāhmaṇas ihre Sitzmatten herstellten

und das sie auch noch für andere religiöse Zwecke benutzten
Kubera – der Schatzmeister der Halbgötter; Herr der Yakṣas; auch als Vaiśrāvana

bekannt
Lakṣmi – die Glücksgöttin



784 ANHANG

Lokapalas – die vier »Hüter« der Welt, die Halbgötter Indra, Vāyu, Varuṇa und
Yama

Mādhava – »der Gemahl der Glücksgöttin«; ein Name Kṛṣṇas
Mahādeva – Name Śivas
Maheśvara – Name Śivas
Manu – Vater der Menschheit; an einem Tag Brahmās (4,32 Mrd. Jahre) erschei-

nen 14 Manus
Maya Danava – der Architekt derAsuras, der nach der Verbrennung des Kāṇḍava-

Waldes von Kṛṣṇa und Agni verfolgt wurde und bei Arjuna Zuflucht suchte
und auf Kṛṣṇas Geheiß die sabhā (Versammlungshalle) der Pāṇḍavas in In-
draprastha baute

Meru – der goldene Berg im Zentrum des als Bhūmaṇḍala bekannten Planeten-
systems, zu dem auch die Erde gehört

Nāgas – dämonische Schlangenart, die auf den unter der Erde befindlichen Pla-
neten wie Nāgaloka, Rasātala und Pātāla leben. Manche von ihnen tragen



Sanskritglossar: Eigennamen 785

Edelsteine auf ihren vielen Häuptern, mit denen sie diese Regionen erleuch-
ten. Sie besitzen mystische Kräfte und können verschiedene Formen anneh-
men.

Nahuśa – Vater des heiligen Königs Yayāti. Nahuśa übernahm einst in Abwesen-
heit Indras den Posten des Himmelskönigs, wurde aber aufgrund großer
Vergehen von himmlischen Brāhmaṇas verflucht, als Python auf der Erde
Geburt zu nehmen. Die Schlange hielt Bhīma in ihren Windungen gefangen,
bis Nahuśa durch Yudhiṣṭira von diesem Fluch befreit wurde.

Naimiṣāraṇya – ein heiliger Ort, an welchem Suta Gosvāmī das Mahābhārata
den Weisen angeführt von Śaunaka Ṛsi vortrug.

Nakula – der Zweitjüngste der Pāṇḍavas; einer der beiden Söhne Madrīs, die von
den Aśvini-Kumāras gezeugt wurden

Nārada – himmlischer Ṛṣi, der den Bhakti-Yoga-Pfad überall im Universum lehrt;
verfasste das Nārada-pañcarātra, eine Abhandlung über die Verehrung der
transzendentalen Bildgestalten des Herrn; spiritueller Meister Vyāsadevas.



786 ANHANG

Nara-Nārāyaṇa – eine Inkarnation des Herrn, die sich in Bhadarikāśrama Entsa-
gungen auferlegt, nur um den Menschen den Weg der Selbstverwirklichung
zu zeigen; wird von Nārada Muni verehrt; Arjuna und Kṛṣṇa sind identisch
mit Nara und Nārāyaṇa

Nārāyaṇa – 1. wörtl. »derjenige, dessen Ruhestätte das Wasser ist« (Mahā-Viṣṇu
auf dem Karaṇa-Ozean, dem Ozean der Ursachen liegend); 2. vierarmige
Erweiterung Kṛṣṇas, die auf den spirituellen Vaikuntha-Planeten zusammen
mit Lakṣmīdevī residiert und dort von unzähligen befreiten Seelen verehrt
wird. Nārāyaṇa verkörpert Reichtum und Pracht.

Pāṇḍavas – die Nachfolger König Pāṇḍus; die von vier Halbgöttern mit Kuntī
und Madrī, den beiden Frauen Pāṇḍus, gezeugt wurden. Pāṇḍu konnte we-
gen eines bestimmten Fluches selbst keine Kinder zeugen.

Pāṇḍu – Sohn Ambhalikas von Vyāsa gezeugt; wurde der Nachfolger Vichitra-
vīryas und der Herrscher über die Erde; Bruder Dhṛtarāṣṭras und Viduras

Parāśara – großer Weiser; der Vater Vyāsadevas



Sanskritglossar: Eigennamen 787

Paraśurāma – Der Sohn des Weisen Jamadagni und seiner Frau Renuka, die
Krieger-Inkarnation des Herrn, vernichtete mehrmals die gesamte degene-
rierte Kṣatriya-Rasse der Erde.

Parikṣit – Sohn Abhimanyus und Uttaras; wurde von Śṛṅgi verflucht, von der
Schlange Takṣaka getötet zu werden; hörte das Śrīmad-Bhāgavatam in der
Versammlung der Weisen von Śukadeva Gosvāmī

Pārtha – siehe: Arjuna
Phalguna – siehe: Arjuna
Piśācas – eine Klasse von Geistern; Gefolgschaft Śrī Śivas
Pitṛs – Ahnen; Vorväter
Pitṛloka – ein Planet unterhalb der Erde, auf den diejenigen gelangen können,

die die Pitṛs verehren; der Planet Yamarājas, des Herrn des Todes
Pramatthas – geisterhafte Gefolgschaft Śivas
Rāhu – ein dunkler Planet, der Sonnen- und Mondfinsternis verursacht



788 ANHANG

Rākṣasas – menschenartige Lebewesen, die sich hauptsächlich vom Fleisch und
Blut von Menschen und Tieren ernähren und sehr grausam und dämonisch
sind. Sie leben auf dem Planeten Rākṣasaloka. Die Mentalität dieser We-
sen ist besonders im kali-yuga auch bei den Menschen auf der Erde häufig
anzutreffen.

Ruru – ein Hirsch; eine Wildart
Sahadeva – der Jüngste der Pāṇḍavas; wurde von einem der beiden Aśvinis mit

Madrī, Pāṇḍus zweiter Frau, gezeugt.
Sañjaya – Berater, Kutscher und Botschafter Dhṛtarāṣṭras; Geweihter Kṛṣṇas
Sarasvatī – 1. ein heiliger Fluss in Indien; 2. die Göttin der Gelehrsamkeit; die

Gemahlin Brahmās, des Schöpfers
Sātyaki – Held der Vṛṣṇi-Dynastie, der mit den Pāṇḍavas als einziger großer

Krieger auf der Seite der Pāṇḍavas die große Schlacht überlebte; auch als
Yuyudhana bekannt



Sanskritglossar: Eigennamen 789

Śakuni – Onkel Duryodhanas; Bruder von Dhṛtarāṣṭras Gemahlin Gāndhārī; ei-
ner der vier Hauptschurken (neben Duryodhana, Karṇa und Duhśasana),
die die Pāṇḍavas beseitigen wollten. Śakuni würfelte mit falschen Würfeln
für Duryodhana gegen Yudhiṣṭira.

Śalya – Onkel der Pāṇḍavas und in der Schlacht von Kurukṣetra Wagenlenker
Karṇas

Śamika – ein Brāhmaṇa; Vater Śṛṅgis
Śāntanu – Sohn Pratīpas; zeugte Bhīṣma mit Gaṅgā und Citrāṅgada und Vicitra-

vīrya mit Satyavatī
Śarṅga-Bogen – Viṣṇus bzw. Kṛṣṇas Kampfbogen
Śaunaka – ein Ṛṣi, der das Mahābhārata in Naimiṣāraṇya von Sūta Gosvāmī hör-

te; Sohn Romaharśanas, der von Śrī Balarāma mit einem Kuśagrashalm ge-
tötet wurde

Śiva – der Halbgott, der die Erscheinungsweise der Unwissenheit (tama-guṇa)
repräsentiert; in seinen Rudra-Erweiterungen zerstört Śiva am Ende von



790 ANHANG

Brahmās Leben das ganze Universum; meditiert ständig über die Persönlich-
keit Gottes Saṅkarśana; andere Namen sind: Maheśvara, Mahādeva, Rudra,
Sankarśana

Śṛṅgi – verfluchte Mahārāja Parikṣit, innerhalb von sieben Tagen von Takṣaka
gebissen zu werden und so den Tod zu finden

Śukadeva – Sohn Vyāsadevas; einer der ganz großen Weisen und Gottgeweihten
dieses Universums; sprach das Śrīmad-Bhāgavatam zu Parikṣit Mahārāja

Siddhas – mit mystischen Kräften ausgestattete höhere Lebewesen; Bewohner
Siddhalokas

Śikhaṇḍi – ein Sohn König Drupadas; war in seinem letzten Leben eine Frau
(Ambhā), die sich geschworen hatte, Bhīṣma zu töten; wurde in der Schlacht
die Ursache für Bhīṣmas Fall

Subhadrā – Schwester Kṛṣṇas und Gemahlin Arjunas
Sudarśana-cakra – das Feuerrad der Höchsten Persönlichkeit Gottes; eine Waffe

Viṣṇus, die die Dämonen tötet



Sanskritglossar: Eigennamen 791

Surabhī – wunscherfüllende Kuh der spirituellen Planeten; auch auf himml. Pla-
neten anzutreffen; ein anderer Name ist Kamadhenu

Sūrya – 1. der Sonnenplanet, 2. ein Name des Sonnengottes
Sūta – ein Ṛṣi, der das Mahābhārata in Naimiṣāraṇya zu den Weisen unter dem

Vorsitz von Śaunaka Ṛṣi sprach
Takṣaka – ein Nāga-König; verursachte den Tod Mahārāja Parikṣits
Umā – die Gemahlin Śivas; andere Namen sind: Pārvatī, Durgā
Uttaṅka – ein Ṛṣi, der König Janamejaya anspornte, ein Schlangenopfer auszu-

führen, um Takṣaka zu töten. Der Nāga-König Takṣaka hatte Uttaṅka einmal
in arge Schwierigkeiten gebracht.

Vaikuṇṭha – das spirituelle Königreich Gottes
Vaiśampāyana – Schüler Vyāsadevas; sprach das Mahābhārata zu König Jana-

mejaya nach dem Schlangenopfer
Vaiśravana – siehe: Kubera



792 ANHANG

Vāmanadeva – Die Brahmacārī-Zwergen-Inkarnation Śrī Viṣṇus. Vāmanadeva
– auch Upendra genannt – durchmaß während eines aśvamedha-yajña Bali
Mahārājas das ganze Universum mit nur drei Schritten. Diese Begebenheit
wird auch im 8. Canto des Śrīmad-Bhāgavatam ausführlich erzählt.

Varuṇa – der Halbgott der Gewässer
Vasiṣṭha – ein himmlischer Ṛṣi
Vāsudeva – 1. »der Sohn Vasudevas« und 2. »der Allgegenwärtige«; ein Name

Kṛṣṇas
Vasus – acht Halbgötter, die einmal von Vasiṣṭha verflucht wurden, auf der Er-

de Geburt zu nehmen, weil sie seine Kāmadhenu (wunscherfüllende Kuh)
gestohlen hatten

Vāyu – der Halbgott des Windes; auch als Pāvana und Maruta bekannt
Vidura – der intelligente Bruder Dhṛtarāṣṭras und Pāṇḍus, der seinem blinden

Bruder bei der Geburt Duryodhanas riet, dieses Kind im Wald auszusetzen,



Sanskritglossar: Eigennamen 793

und ihm prophezeite, dass Duryodhana andernfalls die Ursache der Zerstö-
rung der gesamten Kuru-Dynastie werden würde; wurde von Vyāsadeva mit
einer Dienstmagd König Vicitravīryas gezeugt; ein Geweihter Kṛṣṇas

Viṣṇu – »der Alldurchdringende«; vierarmige Erweiterung Kṛṣṇas; der Erhalter
des Universums

Viśvāmitra – ein himmlischer Ṛṣi, der vorher ein König war (der Sohn Gādhis)
und durch schwere Entsagungen den Brāhmaṇa-Status erlangte

Vivasvān – Name des Sonnengottes
Vyāsa – Sohn ParāśaraMunis und Satyavatīs; ermächtigte Inkarnation des Höchs-

ten Herrn; fasste das vedische Wissen in den Schriften Śrīmad-Bhāgavatam,
Mahābhārata, Vedānta-sūtra, Purāṇas und den vier Vedas zusammen

Yadus – die Nachkommen König Yadus; Yadu-Dynastie, die Dynastie, in welcher
Kṛṣṇa erschien; Yadu war einer der fünf Söhne des großen Herrschers Yayāti

Yakṣas – eine Menschenrasse, die auf dem Yakṣaloka genannten Planet lebt



794 ANHANG

Yama(rāja) – Herr des Todes, Herr der Gerechtigkeit; bestraft die Sünder nach
dem Tod; residiert auf dem als Pitṛloka bekannten Planeten; wird auch Dhar-
ma(rāja) genannt

Yamadhutas – die Helfer Yamas, die den Sünder nach dem Tod in seinem fein-
stofflichen Körper zum Herrn des Todes bringen und die Bestrafung ausfüh-
ren

Yamunā – heiliger Fluss in Bhārata-varśa (Indien)
Yayāti – ein königlicher Weiser; Sohn Nahuśas
Yudhiṣṭira – der Älteste der Pāṇḍavas; wurde von Yamarāja mit Kuntī gezeugt;

Herrscher der Welt nach der Schlacht von Kurukṣetra



Sanskritglossar: Begriffe

ācārya – wörtl. »jemand, der durch sein Beispiel lehrt«; spiritueller Lehrer
agnihotra – ein Feueropfer der Brāhmaṇas, in welchem Viṣṇu in Form des Feuers

verehrt wird
amṛta – Nektartrank der Halbgötter, der ihnen Stärke und langes Leben gewährt
arghya – Willkommenstrunk, der aus einer Mischung von Joghurt, Honig, Ge-

würzen, Butterfett und Wasser besteht
artha – wörtl. »Objekt, Ziel«. Eines der vier Prinzipien dharma-artha-kāma-mokṣa.

Streben nach materiellem Gewinn und Verbesserung der Lebensumstände;
Erweiterung von Besitz, Reichtum, Einfluss usw., während der Mensch zur



796 ANHANG

gleichen Zeit seine Pflichten im Varnāśrama-System erfüllt. Arthawird duch
dharma ermöglicht.

āśrama – 1. die vier Lebensstände oder spirituellen Unterteilungen der vedischen
Gesellschaft: (1) brahmacarya – Schülerstand, (2) gṛhasta – Haushalterstand,
(3) vānaprastha – entsagtes Leben im Wald, (4) sannyāsa – Lebensstand
der Entsagung; völlige Losgelöstheit von jeglicher materiellen Anhaftung.
2. Wohnstätte eines Gurus, Ṛṣis oder Heiligen.

aṣṭāṅga-yoga – »der achtgliedrige Yoga-Pfad« bestehend aus yama, niyama, āsa-
na, prāṇā-yama, pratyāhāra, dhāraṇā, dhyāna, samādhi

aśvamedha-yajña – Pferdeopfer
bhakti-yoga – der Yoga-Vorgang, durch den man seine ewige Beziehung zu Gott

durch liebevollen Dienst zum Höchsten Herrn wiedererweckt.
brahmacārī – jemand, der im Lebensstand des brahmacarya steht
brahmacarya – sexuelle Enthaltsamkeit; Schülerstand im Varṇāśrama-System



Sanskritglossar: Begriffe 797

brahma-jyoti – die gleißende Ausstrahlung, die vom transzendentalen Körper
des Höchsten Herrn ausgeht; der spirituelle Himmel, in dem die unzerstör-
baren Vaikuṇṭha-Planeten schweben

brahman – undifferenzierte spirituelle Natur; der unpersönliche Aspekt der Ab-
soluten Wahrheit; das brahma-jyoti; die spirituellen Seelen. Die materielle
Natur wird auch manchmal als brahman bezeichnet, weil sie eine Umwand-
lung des brahman darstellt (sarvam khalv idam brahma).

Brāhmaṇa – »jemand, der brahman kennt«; die oberste der vier sozialen Klassen
des vedischen Gesellschaftssystems; der »Kopf« der Gesellschaft

Brahmarākṣasa – ein rākṣasa, der in seinem vorherigen Leben ein sündhafter
Brāhmaṇa war.

brahmāstra – Waffe, die durch einen bestimmtenmantra zielgerichtet eingesetzt
und auch wieder zurückgerufen werden kann.

Caṇḍāla – eine niedere Klasse vonMenschen, die nicht den Prinzipien der Varṇāś-
rama-Gesellschaft folgten. Die Caṇḍālas lebtenmeistens amRande vedischer



798 ANHANG

Städte oder in Wäldern, wo sie sich hauptsächlich vom Fleisch kleinerer Tie-
re und von Hunden ernährten, mit denen sie auf die Jagd gingen. Sie dien-
ten auch als Henker. Ein Sohn gezeugt von einem Śūdra mit einer brāhmaṇī
wurde auch als Caṇḍāla betrachtet.

dharma – Pflichten im Varnāśrama-Gesellschaftssystem; die Anordnungen der
Höchsten Persönlichkeit Gottes; Religion; religiöse Prinzipien.

dvāpara(-yuga) – eines der vier Zeitalter; siehe: yuga
ekādaśī – der elfte Tag jeweils nach Voll- und Neumond; an diesem Tag enthiel-

ten sich die Menschen in der vedischen Gesellschaft jeglicher Nahrung oder
zumindest verzichteten sie auf Speisen aus Getreide und Hülsenfrüchten.
Bis auf den heutigen Tag halten sich Vaiṣṇavas und fromme Menschen in
Indien strikt an diese Regel.

gṛhasta – jemand, der den Lebensstand eines Haushalters angenommen hat; sie-
he: āśrāma

guṇa – wörtl. »Seil, Strick«; Eigenschaft. Die drei guṇas sattva (Tugendhaftigkeit,



Sanskritglossar: Begriffe 799

Reinheit), rajas (Leidenschaft) und tamas (Dunkelheit; Unwissenheit) wer-
den triguṇa genannt. Alles in dieser Welt setzt sich aus diesen drei guṇas
zusammen und jedes Lebewesen unterliegt ihrem Einfluss.

guru – wörtl. »schwer, ernst, respektabel, bedeutend«; jemand, der spirituelles
Wissen besitzt und lehrt, wird Guru genannt

guru-dakṣiṇā – freiwillige Gabe des Schülers an seinen Guru für seine Unterwei-
sungen

homa – das heilige Opferfeuer, in welchem die gṛhastas und vānaprasthas täg-
lich morgens und abends Gaben darbrachten zur Verehrung der Devas und
Viṣṇus.

japa – ständiges Rezitieren von mantras (z.B. mahā-mantra oder gāyatrī-mantra)
jīva, jīvātman – das Lebewesen; die spirituelle Seele
kali-yuga – das vierte der vier Zeitalter. siehe: yuga



800 ANHANG

kalpa – 1. Zeitalter, 2. ein Tag im Leben Brahmās; 1000 Yuga-Zyklen. Ein mahā-
kalpa ist die gesamte Lebensspanne Brahmās, die Existenzdauer des Univer-
sums.

kāma – 1. regulierte Sinnenbefriedigung als Ergebnis von wirtschaftlicher Ent-
wicklung (artha) im Varṇāśrama-System; das zweite der vier Prinzipien dhar-
ma-artha-kāma-mokṣa 2. Lust; materielle Wünsche.

karman – 1. Arbeit; fruchtbringende Handlung 2. Reaktionen, die fruchtbringen-
den Handlungen folgen

Kṣatriya – wörtl. »jemand, der andere vor Schaden bewahrt oder aus Not be-
freit«; Angehöriger der verwaltenden Klasse in der vedischen Gesellschafts-
ordnung; ein König, Fürst usw., dessen Pflicht es ist, alle Bürger (auch Tiere)
zu beschützen

loka – Planet; Ort
mahā-mantra – der große mantra der Befreiung: Hare Kṛṣṇa, Hare Kṛṣṇa, Kṛṣṇa

Kṛṣṇa, Hare Hare / Hare Rāma, Hare Rāma, Rāma Rāma, Hare Hare. Das



Sanskritglossar: Begriffe 801

gemeinsame Singen oder individuelle Sprechen dieses mantras wird von Śrī
Caitanya, der Höchsten Persönlichkeit Gottes, als die beste Medizin zur Ge-
nesung von der Krankheit des materiellen Daseins gepriesen.

Mahārāja – wörtl. »großer König« (mahā – groß; rāja – König); Anrede für einen
großen Herrscher oder heiligen König

mahat-tattva – die unmanifestierte Gesamtsumme aller materiellen Elemente
mantra – vedische Klangschwingung. Es gibt für alle möglichen Angelegenhei-

ten die entsprechenden mantras. Mantras wurden z.B. bei Opfern rezitiert
und in der Schlacht, um den Feind mit einer bestimmten mantra gesteuer-
ten Waffe zu überwältigen.

māyā – wörtl. »das, was nicht ist«, die illusionierende Energie des Höchsten Herrn;
Täuschung; Illusion; die materielle Welt

mleccha – Menschmit unreinen Gewohnheiten; folgt nicht dem varṇāśrama-dhar-
ma

mokṣa – Befreiung aus dem Kreislauf der Geburten und Tode



802 ANHANG

Muni – gelehrter Brāhmaṇa; Weiser
paramātma – wörtl. »die Höchste Seele«; die Überseele
prajāpati – »Herr (und Schöpfer) der Lebewesen«. Beiname Brahmās, Dakṣas und

anderer großer Erzeuger von Lebewesen
rajas – Erscheinungsweise der Leidenschaft; siehe: guṇa
Ṛṣi – Weiser; gelehrter Brāhmaṇa
samādhi – der Bewusstseinszustand, in welchem der Geist völlig fixiert ist auf

die Persönlichkeit Gottes
sāṅkhya – philosophische Schule, die lehrt, wie man durch die Unterscheidung

des Materiellen vom Spirituellen zu einem Verständnis der Absoluten Wahr-
heit gelangt

sannyāsa – der Lebensstand der Entsagung; siehe: āśrama
sannyāsin – Mönch; im Lebensstand der Entsagung lebende Person



Sanskritglossar: Begriffe 803

saṅkīrtana-yajña – der Opfervorgang des gemeinsamen Singens der Heiligen
Namen Kṛṣṇas

sattva – Erscheinungsweise der Tugend; siehe: guṇa
satya-yuga – das goldene Zeitalter; siehe: yuga
sabhā – Versammlungshalle am Hofe eines Herrschers
śāstra – offenbarte (vedische) Schrift
śraddha – ein Opferritus, bei dem den Pitṛs und verstorbenen Familienmitglie-

dern Gaben geopfert werden
śruti – »das, was man durch Hören empfängt«; die vier Vedas
Śūdra – Angehöriger der untersten Klasse in der vedischen Gesellschaft, der als

Handwerker, Künstler, Arbeiter etc. den drei höheren Klassen dient; die
»Beine« der Gesellschaft; siehe: varṇa

smṛti – »das, was man erinnert«. Ergänzungschriften zu den vier Vedas



804 ANHANG

tamas – Erscheinungsweise der Dunkelheit und Unwissenheit; siehe: guṇa
tapasya – Bußen; Entsagung; freiwilliges Aufsichnehmen vonHärten und Schwie-

rigkeiten, um des spirituellen Fortschritts willen
tīrtha – Pilgerort, meistens an den Ufern heiliger Flüsse gelegen
treta-yuga – das zweite von vier Zeitaltern. siehe: yuga
Vaiśya – Bauern, Händler in der vedischen Gesellschaft; siehe: varṇa
vānaprastha – der Lebensstand der Zurückgezogenheit im Wald; siehe: āśrama
varṇa – die vier sozialen Stände der vedischen Gesellschaft: Brāhmaṇa – Priester

und Gelehrte; Kṣatriya – verwaltende Klasse; Könige; Krieger etc.; Vaiśya –
Bauern und Händler; Śūdra – Arbeiter, Handwerker, Künstler etc.

Veda – wörtl. »Wissen«; bezieht sich auf die vier Vedas (Yajur-, Sama-, Arthava-,
Ṛg-Veda) und im erweiterten Sinne auf alle authorisierten Schriften, die das
Wissen der Vedas beinhalten.

yajña – vedischer Opferritus



Sanskritglossar: Begriffe 805

yoga – »Verbindung«, »verbinden«, »Mittel«, »Methode«, »Vorgang«, »Kombina-
tion«, »mystische Kraft«, »Anspannung« – spiritueller Vorgang der Verbin-
dung mit dem Höchsten. Es gibt verschiedene Yoga-Systeme: bhakti-yoga,
jñāna-yoga, karma-yoga, aṣṭāṅga-yoga etc.

yojana – Längenmaß; 1 yojana= 12,8 km
yuga – Zeitalter; es gibt vier yugas, die sich zyklisch wiederholen: satya-yuga

(Dauer: 1.728.000 Jahre), treta-yuga (Dauer: 1.296.000 Jahre), dvāpara-yuga
(Dauer: 864.000 Jahre) und kali-yuga (Dauer: 432.000 Jahre). Wir befinden
uns jetzt im kali-yuga, das vor etwa 5000 Jahren begann.


	Cover
	Titelseite
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung
	I Die Geschichte der Pāṇḍavas
	1 Vorgeschichte
	Im Wald von Naimiṣāraṇya
	Das Schlangenopfer
	Die Geburt Satyavatīs
	Die Geburt Dvaipāyana Vyāsas
	Die Söhne Ditis und Aditis

	2 Leben und Not der Pāṇḍavas
	Die Geburt der Pāṇḍavas
	Die Geburt Duryodhanas und seiner 99 Brüder
	Duryodhana versucht Bhīma zu vergiften
	Droṇa wird Waffenlehrer der Kuru-Prinzen
	Ekalavias Guru-dakṣiṇā
	Yudhiṣṭiras Demut
	Der Wettkampf zwischen Arjuna und Karṇa

	3 Sieg und Heimkehr
	Die große Schlacht beginnt
	Ein würdiges Bett für einen Krieger
	Droṇācārya wird von Dhṛṣṭadyumna getötet


	II Zitate und Dialoge
	1 Alles ist in den Vedas
	6 Der Kokon der Taten
	18 Wer wird glücklich in dieser Welt?
	19 Im Boot der Selbstbeherrschung
	20 Der Wert der Entsagung
	21 In großer Gefahr
	28 Die Herrlichkeit des Mahābhārata

	III Geschichten, die die Weisen erzählen
	9 Wundersames Ereignis auf einem Kremationsfeld
	10 Die Kraft der Treue
	16 Aṣṭavakras Test
	23 Kṛṣṇa segnet den Ṛṣi Uttaṅka

	Anhang
	Anleitung zur Aussprache des Sanskrit
	Textvertonungen
	Sanskritglossar: Eigennamen
	Sanskritglossar: Begriffe


